

### 念佛三昧修學次第

平實導師 述



平實導師 講述

### 目序

贈與有緣。用報四恩三有,是爲本書之緣起。 辛勞,將念佛三昧修學次第之講述錄音整理成文,編定篇章節目,付梓出版 拋磚引璞成玉之目的;乃不顧毀譽,以「蕭平實」爲筆名,藉諸同修之福德與 修學次第》爲書名,用招大心念佛人之注目,庶能貢獻一己微薄之淺見,藉收 知 第以末法時代求實相之大心念佛人甚多,每患不得入處,故以《念佛三昧 念佛三昧行門繁多,每一行門之各種層次及過程變化亦非末學管窺所能

濟 索,追尋宇宙之實相、生命之本源 :再來人間,不能滿足於世間文化活動,必向哲學、宗教、佛學…… 。富裕閒暇之餘,開始有文化活動,追求心靈生活。若有菩薩未離隔陰之迷 戰禍連年之後,承平四十餘年,臺灣民眾胼手胝足、篳路藍縷 等領域探 ,發展經

乃倡看話頭功夫,以救時弊而免空談。多少禪子爲看話頭功夫之難修而 然禪法入門不易;尤其清朝以降,禪子定力大多不足,故難修證 故不敢求明心見性;不免生死流轉、解脫無期;乃轉修念佛法門,求生極樂淨 不免意識流轉,禪學不免空談之譏。唯有禪法(佛之正法,有別禪學)能救諸弊。 而哲學不能補思惟之弊,科學不能濟物化之失,神學不免三界輪迴,佛學 。祖師不得已 退縮

土,冀免輪迴

法,不知此等皆是人天有爲福善。若聞「念佛三昧」一詞,便以爲是淨土門之 缺慧業,不免偏於人天善法。復有一種佛子以數息打坐等定福修法誤爲修慧之 獨禪宗有之。然末學於此書中不欲說禪 修法;殊不知念佛三昧即是禪、即是淨、即是密。普遍存在於諸宗派之中,非 聚居臺灣島上之眾多佛子,十餘年來慈濟眾生,蔚成風氣。然廣植福德而 ,乃純依淨土行者修學念佛法門之立場

然領納,不予置評。所以者何?一則餘年有限,而修學目標猶未達成,仍須努 序漸進而入實相。求生極樂者亦能提升蓮品,則所願足矣 若有學佛人閱讀本書後起歡喜心或煩惱心而爲文褒獎或毀罵,末學悉皆默

而說念佛;函蓋範圍亦較

《無相念佛》一書爲廣,俾諸已發大心之念佛人得循

譽由他便好 有罵者受者,在此眾生與共之大夢中,一切隨緣,豈不妙哉 書末附錄有二:其一是就由念佛入實相,親見自性彌陀者中,選取過程不 。三則諸多同修仍需關照 ,實無閒暇爲文論辯。 四則實際理地

力。二則在家之人不受利養不求名聞故,不須爲維護名聲利養而辯護對錯

初見道時所寫,已非凡夫外道境界,更何況距今已年餘或二年餘,與彼三人今 同而具代表性之見道報告三則,以供體究念佛者參考。此三則念佛心得報告係

學對當代佛子修道次第之建議表,併陳一切佛子參考。若萬中有一,得能相 年前所寫見道報告內容來衡量此三人今日境界,否則便有過失。附錄之後爲末 日狀況已不可同日而語。古德所謂:「悟後起修,日進千里。」 讀者萬勿以二

應,亦是佛門美事,末學預爲隨喜焉。

修聚資印贈有緣,共成夢幻佛事,末學謹在此眾生與共之夢中,申致夢幻中無 序) 撥冗整理錄音帶文稿,許大至、劉近山居士校對,張果圜居士二校,及諸同 華、林慧約、蘇士媛、劉近山、陳輝煌、李訓仁、龔韻秋居士等(依整理錄音帶次 高碧霞、黄郁棻、蔡嫦娥、林彩紅、張哲聰、許果川、陳瑞維、楊果欣、李艾 本書承蒙林璧媛、陳敏彦、李文鳳、張果詠、游素香、陳秋美、高慈霙、

上的敬意。是爲序。

公元一九九四年十二月二十五日 菩薩戒子

蕭平實

謹識

佛告阿難:「其有眾生生彼國者,皆悉住於正定

可思議。諸有眾生聞其名號信心歡喜,乃至一念至 十方恒沙諸佛如來,皆共讚歎無量壽佛威神功德不 之聚,所以者何?彼佛國中無諸邪聚及不定之聚;

誹謗正法。」

《佛說無量壽經》

卷下

心迴向願生彼國,即得往生、住不退轉,唯除五逆、

汝寧知乎?假使十方世界無量眾生皆得人身,悉令成 佛語阿難:「無量壽佛壽命長久,不可稱計,

劫悉共推算,計其壽命長遠劫數,不能窮盡知其限 就聲聞緣覺,都共集會禪思一心,竭其智力於百千萬

是

,非算數譬喻所能知也。」

《佛說無量壽經》

卷上

極

0

(極樂世界) 聲聞菩薩天人之眾,壽命長短亦復如

**藏比丘而説經言:「譬如大海,一人斗量經歷劫數** 

爾時世自在王佛知其高明、志願深廣,即為法

尚可窮底、得其妙寶;人有至心,精進求道不止,

會當剋果,何願不得?」

《佛說無量壽經》卷上—

令就善,棄捐所思、奉持經戒,受行道法無所違失,終得度 勤苦求欲轉相欺殆,心勞形困飲苦食毒,如是忽務未嘗寧 惡者少,福德自然,無造惡之地。唯此間多惡、無有自然, 為自然,皆積眾善,無毛髮之惡。於此修善十日十夜,勝於 忍辱精進一心智慧,轉相教化為德立善,正心正意齋戒清淨 他方諸佛國中為善干歲;所以者何?他方佛國為善者多、為 世泥洹之道。……汝等於是廣殖德本,布恩施慧,勿犯道禁, 一日一夜,勝在無量壽國為善百歲;所以者何?彼佛國土無

佛語彌勒:「世間如是,佛皆哀之,以威神力摧滅眾惡悉

息。吾哀汝等天人之類,苦心誨諭教令修善,隨器開導授與

經法、莫不承用,在意所願皆令得道。」—《佛說無量壽經》卷下

念佛三昧修學次第

第一篇 念佛法門之殊勝與前方便

第一章 緣起及念佛略說 第一節 緣起.....

第二章 念佛法門之殊勝

第二節

念佛略說…………

第二節 第一節 念佛法門三根普被 ………………………………………一〇 念佛法門容易修學

第三章 求生諸佛淨土之三資糧:信願行 修學念佛果報殊勝 三資糧之一:信 ……

第二節

三資糧之二:願

三資糧之三:行

第一節

第四節

第三節

學念佛者現世得利

頁次

| 第三章 觀想念佛法門之修證(念佛三昧)第二節 觀像念佛法門之修證(念佛三昧) | 第一節 觀像念佛法門之經典原文節錄 | 第二章 觀像念佛法門 | 第四節 一行三昧(念佛三昧) | 第三節 心念心憶 | 第二節 心念心聽 | 第一節 隨緣念佛 | 第一章 持名念佛法門 | 第二篇 正修行——念佛三昧之入門與修證 | 第五目 理行之三 <b>:</b> 深解第一義 | 第四目 理行之二:建立定慧知見 | 第三目 理行之一:植衆德本、廣結善緣、修除高慢 | 第二目 事行之二:功夫 | 第一目 事行之一:三福淨業 |
|----------------------------------------|-------------------|------------|----------------|----------|----------|----------|------------|---------------------|-------------------------|-----------------|-------------------------|-------------|---------------|
| ······<br>八<br>四                       | 八二                |            | 七六             | 七五       | 七三       | 七11      | 七〇         |                     | 六七                      | 六四              | ·····六                  | 五二          |               |

| 第一節 稱               | 第四章 繫合   | 第十三節       | 第十二節        | 第十一節           | 第十節 觀            | 第九節 觀             | 第八節 觀             | 第七節 觀      | 第六節 觀                   | 第五節 觀        | 第四節 觀                | 第三節 觀                  | 第二節 觀        | 第一節 觀             |
|---------------------|----------|------------|-------------|----------------|------------------|-------------------|-------------------|------------|-------------------------|--------------|----------------------|------------------------|--------------|-------------------|
| 稱讚淨土佛攝受經的繫念思惟念佛法門一一 | 繫念思惟念佛法門 | 觀想念佛:雜想觀 ] | 觀想念佛: 普觀想   | 觀想念佛:觀大勢至菩薩色身想 | 觀想念佛・觀觀世音菩薩眞實色身想 | 觀想念佛・遍觀一切色想(念佛三昧) | 觀想念佛・想像觀(粗想見極樂世界) | 觀想念佛・花座想一〇 | 觀想念佛・總觀想                | 觀想念佛・八功德水想一〇 | 觀想念佛・樹想   ○          | 觀想念佛・地想   ○            | 觀想念佛:水想   ○○ | <b>觀想念佛•日想</b> 九七 |
| 四                   |          | _          | $\frac{}{}$ | 八              | 六                | <u>-</u>          | _                 | 八          | $\overset{,}{\bigcirc}$ | 四四           | $\stackrel{\sim}{-}$ | $\stackrel{\smile}{-}$ | Ŏ            | Ł                 |

| 第四目   | 第三目   | 第二目    | 第一目           | 第三節 體          | 第二節體           | 第一節 無                                  | 第六章 體究念佛 | 第十目  | 第九目      | 第八目     | 第七目      | 第六目      | 第五目           | 第四目    |
|-------|-------|--------|---------------|----------------|----------------|----------------------------------------|----------|------|----------|---------|----------|----------|---------------|--------|
| 應遠離慢心 | 應遠離貪欲 | 隨時隨地體究 | 體究念佛的方法——思惟觀: | 體究念佛的方法和應有之知見: | 體究念佛前應具備第一義知見: | 無相念佛法門與體究念佛的關係                         | 念佛       | 動靜兼修 | 四威儀中淨念相繼 | 禮拜多尊佛菩薩 | 四威儀中無相念佛 | 張眼無相憶念拜佛 | 無相憶念拜佛之淨念相繼 … | 避免控制呼吸 |
|       | ····· |        |               | ·····          |                | ······································ |          |      |          |         | ·····    | ·····    | ·····         | ·····  |
| 七三    | 七二    | 七〇     | 一六七           | 一六七            | 六五             | 一六三                                    |          | 六一   | 五九       | 五八      | 五七       | 五六       | 五五五           | 五四四    |

第二章 已修證者宜知

|  | 附錄四 見道報告附錄三 念佛心得報告 第 | 附錄二 念佛心得報告 第 | 附錄一 念佛心得報告 第 | 第五節 讚歎念佛圓通法門 | 第四節 智者大師推介    | 第三節 十方皆有佛國淨土 | 第二節 念佛當求上品往生 | 第一節 讚念佛門有微妙法 | 第三章 讚歎、勸修念佛法門 | 第五節 度人說法,須觀根器 | 第四節 勸修禪定,度 | 第三節 勸請常住娑婆度衆 | 第二節 已通宗者,速須通教 | 第一節 尋善知識,或 |
|--|----------------------|--------------|--------------|--------------|---------------|--------------|--------------|--------------|---------------|---------------|------------|--------------|---------------|------------|
|  | 第三則                  |              |              |              | 智者大師推介的五方便念佛門 |              |              |              | 3佛法門          |               | ,廣益佛子      |              |               | ,求證眞實      |

# 第一篇 念佛法門之殊勝與前方便

### 第一章 緣起及念佛略說

### 第一節<br /> 緣起

念佛 第 佛 從最基本的 0 那只是念佛法門裡面很小的一個片段。這一次講的範圍就擴大了一些, 講這個題目是因爲有人要求再講一次念佛的法門。我們以前講過無相念 , 各位菩薩、阿彌陀佛!我們今天開始要換一個題目,講念佛三昧的修學次 然後有一些針對學佛人或者念佛人的一些錯誤的觀念知見,提出說明 大 地無相念佛、體究念佛,果地無相念佛,還要談到實相念佛及後續的 、有相的持名念佛開始 ,然後講到觀想念佛、觀像念佛、 繫念思惟 要

緣起及念佛略說 念佛境界的人聽了, 有十幾位見性的人 過程裡面 種的疑問 此外 , , , 剛開始講的部分很淺 也要加以說明。因此 有些念佛人在念佛過程中, ,請忍耐忍耐 也希望不要起煩惱 ,功夫好的人不要因此起煩惱。尤其我們這 , 0 到後面 預計要講二十個鐘頭才能講完 或者轉折昇進的過程裡面所產生的許多 。好在要講到那個部分之前還有三個多 ,講實相念佛就深了, 還沒修到實相 。那麼 , 講 裡 的

2 . 月的時間 , 大家可以利用這段期間趕快把無相念佛的功夫修起來。 到

緣起及念佛略說, 講念佛法門的話,聽起來又會覺得有點太淡了些。 究念佛時 重講 ,自己認爲是利根人,想要度他比較難 念佛法門的第二個原因 , 就不會有煩惱了;因爲不會產生隔靴搔癢的現象 , 是因爲我覺得念佛人比較容易度 0 而念佛人的心地比較淳厚 如果我們先講禪 , 聽起來就親 , 0 之後再 參禪的 時候講體

度 談體究念佛,也不談實相念佛,只是點一下而已。因爲念佛人比修禪人容易 ſ ,所以我們先講念佛法門,希望再有一些人因爲念佛法門而 , 然後信心跟著增強,那我才好說比較深的念佛部分。 所以無相念佛裡面 得度

好

信心

就夠

功夫沒有、信心就沒有

。有了功夫

,心裡很踏實

,

知道走對路

0

功夫修得

比

[較安分守己

。但是相對的往往也比較保守一點,

信心比較不夠一點。

所以我

來  $\int$ 

上回說無相

念佛

,爲的是讓大家用這個方便善巧把功夫修起來

知識怕 麼叫 公、老阿 我去念佛?」 第三個原因是因爲念佛法門確實很殊勝。一般人總以爲:「念佛是老阿 人們造 婆他們所修的法門,我們年輕人,尤其是有學識的人 口業 他們輕視念佛法 , 所 以 往往談到深的 菛 0 部 我們也不能怪這些人 分就 三言兩語帶過去了 , 主 , 聰明 要的是過去善 像 絕頂 淨土 祖 ,

怎

們講念佛法門

,

也有講到實相念佛的部分

,但是一般的編輯者都把這一部分刪

師

除掉不印 殊勝 0 所以無相念佛是親證實相念佛境界的入手良方,是體究念佛的入門基礎 有了無相念佛的功夫,體究念佛就容易,就親切。 怕的是念佛人沒有信心修到最後部分。所以我們先講無相念佛的 。如果有印 , 也 只 是 一 點 點 • 般人都把它忽略掉。 會體究念佛,那就容易 所以念佛法門雖 功

ſ

像禪 等根器者,三五個月便能學會看話頭,成為上根人,二、三年便可以進到實相 修學次第。這個念佛法門 念佛的境界。所以念佛法門非常的殊勝 佛如果有方便善巧,我們能夠從最淺的法門一步一步層層轉折,次第前進 沒誤解話頭的人一聽要看話頭 也是求證一心不亂念佛境界的可行法門 ;參禪要入手,先講會不會看話頭 以上是說念佛法門很殊勝 , 我們去年開始講 ,因爲入手很容易,要親見自性彌陀也不難,不 ,腳底就發涼 。因爲這三個原因 。講到看話頭 , , 在石牌共修處講了廿五週,我希 因爲這個功夫不容易修 **,** 般人多誤解了 ,我們要講念佛三昧 那 至於 麼念

中

### 第一 一節 念佛略說

望這邊能在二十週之內把它講完

0

現在開始談念佛。念佛是什麼?一 般人講念佛,通常是念 阿彌陀佛 0 可

緣起及念佛略說, 佛, 人念 生在印度尼泊爾,如果念佛要怎麼念?念「哪莫阿彌達呣達」 是念佛不光只是 聲音雖然不同,也是念佛。又譬如念本師 藥師琉璃光如來,也有人念 滿月光如來,這都是念佛 阿彌陀佛。有人念 無量壽佛,那也是念 釋迦牟尼佛,也是念佛 阿彌陀佛 。佛不只是一 ,也是念 0 阿彌陀 有人出 也有 尊

報身 身佛 念 佛 時候 以無法可說,所以真佛不說法,說法的不是真佛 盧舍那佛。但是 量 佛有很多。因爲十方虛空無有窮盡,過去未來無有窮盡;所以世界國土不可限 ,可是究竟念哪尊佛啊?又是念哪個層次的佛啊?這裡面學問就大了 0 既然如此,佛當然無窮盡,數不完了。 但是這也不是真佛,真佛叫作法身佛。法身無身,無身就不可見。無身所 ,圓滿莊嚴三十二相、八十種隨形好,八萬四千種的光明相好,是報身 ,入滅的時候,祂以什麼形態存在?以莊嚴報身的形態存在 ,說祂是一尊佛。入滅了呢?那又是不同了。住世的時候是應身佛 從另一方面來說念佛, 盧舍那佛也不是真佛,釋迦牟尼佛也不是真佛。 我們有不少人念 釋迦牟尼佛。釋迦牟尼佛降生的 。所以說念佛雖然有個佛 0 盧舍那佛是 我們稱之爲 是化

們學佛作什麼?所以那個佛一定是真的嘛!」但是《金剛經》 說到這 也許有人要抗議了:「真佛不說法, 住世示現的都是假佛 裡面 世尊又講 那我

寶鑑》 經由莊嚴報身爲諸天說法 三昧究竟法門」 「若言如來有所說法即是謗佛 所講的 「離相念佛三昧無住法門」,是講實相念佛;所講的 , 叫作參禪究竟念佛三昧,也就是實相念佛三昧,這也是念 經由 。 ட 應身化身爲人間的人來說法 爲什麼?如來眞實法身無說無示 。淨土宗的 祂不說 「參禪念佛 《蓮宗 法

,

,

珠 佛 學念佛時,大多有名號,一天到晚持念 阿彌陀佛。 中佛號始終不曾斷,一直到睡覺的時候,在夢中,這個佛號也不斷。 有佛號在腦子裡面 由念,這也是念佛 小珠落玉盤」 0 所以念佛究竟要念哪個佛呢?這就有各種不同的層次 因爲念佛人的根器千差萬別,所以念佛法門就有許多不同的層次,剛開始 , 聽過演奏以後,餘音還繞梁三日呢。但是這個念佛人念到心 0 ,這是有相的念佛 人家說餘音繞梁三日。白居易那首 。這個有相的念佛 編成旋律 ,<br />
念到後來會時 《琵琶行 , 口裡唱 裡面 醒來的時 說 時 , 心 刻刻

這也是念佛,但是第八觀之前不叫念佛三昧,只能稱爲觀想三昧。 還有觀想,觀想就是修十六觀 , 《觀無量壽佛經》 的前面十三觀是觀想 直到觀想

候不是別的念頭,而是先聽到心裡的佛號。這叫作有相的念佛三昧

觀想菩薩成功,那才叫念佛三昧 有相的觀想念佛三昧

緣起及念佛略說·6· 憶佛 念佛 刻都在 然後 有的· ,醒來第一個念就是憶佛的念,這叫無相的念佛三昧 , 可是心中沒有形像、沒有 無相的念佛三昧修學成功了 人修無相念佛 ,就是念佛圓通 佛號、沒有聲音 , 突然起一個念懷疑 的入門 0 無相念佛 睡覺的 7 .... 0 , 心裡說 想佛的念時 候 ,

夢 中

也是在

時刻

「我在

是真 是什麼 糙米還是白米了,黃豆當作是花生了。突然有一天,一念相應 麽?我是什麽呢?」這一下就東西南北分不清楚了,吃飯的時候也不知道這是 正的念佛三昧 佛到底是個什麼東西喔?我在念佛,我又是個什麼東西喔?究竟佛是什 ,彌陀是什麼了 ,清楚了。這個境界,我們稱之爲果地無相念佛 啊 Ţ 我知道我 這才

是無相 是眞 是 1 0 體 正 所以落: 但 因 這個時候是空也是有,是有也是空,從此以後念佛才叫實相念佛 究到後來,終有 也是有相 而圓滿的念佛三昧,這也就是禪宗的見性,也就是 爲這個時候還落在空的 在空的一 , 是有相也是無相 邊 一天會一念相應,看見佛性 , 不叫實相 邊 0 , 有一天知道這個道理以後 也不是無相也不是有相 還不圓滿 , 所 ,我們叫他作 以不明實相念佛 《觀經》第九觀所講 , 通通不是也 , 他又開始體究 「親見自性彌 實相 這 通 便 既

,

的念佛三昧

### ・7・緣起及念佛略說

們幫對方拉一把。沒有因緣就算了,不須要起煩惱。以上是大概說明什麼叫作 只是層次有所差別而已。不須要互相攻擊,不須要互相排斥。有因緣的話 是念佛,實相念佛的人不要批評持名念佛的人那個不叫念佛。統統都是念佛 以上是大略說明念佛的不同層次 0 所以持名念佛的人不要批評無相念佛不 我

念佛

### 第二章 念佛法門之殊勝

## 第一節 念佛法門容易修學

干擾。 也會啊!另外 歲孩兒也可以學。嘴裡喃喃有詞念個「阿彌陀佛、阿彌陀佛」 殊勝,是它容易學。不管是八十好幾、九十好幾的老公公、老婆婆可以學,二 點音樂細胞,教他唱 接著,我們講念佛法門之所以很殊勝,還有其他原因:念佛法門的第 (其實那是初學打坐的人,真正會坐的人是沒有妨礙的。) ,念佛不拘處所;打坐呢,要清靜的地方,要沒有聲音,沒有人 「阿彌陀佛、阿彌陀佛」 ,這個大家都會,二三歲孩子 ,誰都會。 如果有 価

法門也是一 開喉嚨唱 如果會念的話,到了地獄去照念不誤,這一念,馬上就離開地獄啦 家室的人」 話說回來 照樣 , 種密行。但是某些人有個忌諱,說「房間裡面不應該念佛 一樣念。然後呢?坐在車上心裡面默念,人家也不知道,所以念佛 0 這個想法不對,照樣可以念。又有人說「蹲馬桶時不許念」, 可以念,在心裡面默念就可以。 ,念佛隨處可念;吃飯的時候可以心裡面默念,去共修的時候放 所以,不管什麼處所都 0 會念的人 可以念 ,尤其有

時時刻刻念,因爲念佛實在太好了

沒時間念佛。」其實沒關係 麼跟你去念佛?」念佛與忙不忙沒有關係。 談到修學念佛法門時,人們往往這樣講: ,一面作一面念也可以啊!至於清閒的人 有人說: 「唉呀!不行啦!我那麼忙 「我一天要作很多工作 ,更好念 , 怎

癩陀佛』四個字一直講下去,講的時候你心裡面一直想著祂,那就是念佛了 念出來了,還說他不會念,就有這樣的人。那我們告訴他說:「你只要把 你就是會念佛了。」「我還是不會念啊。」奇怪了,怎麼不會念呢?嘴裡都已經 不會講話?」「會啊!」「那你會不會講阿彌陀佛?」「會啊!阿彌陀佛!」「那 還有人說:「我太笨了,不會念佛啦。」 這話也有問題,問他說 「你會 呵呵

「喔!那我會了,那很簡單嘛!」「對啊!很簡單。」 只有一種人不會念 特別聰明的人不會念。 因爲他認爲這是那些愚癡的

老婆婆和不認識字的老公公念的。結果是誰聰明呢,我不知道

念佛法門之殊勝 佛 0 至於販夫走卒乃至挑糞的呢?專門爲人洗廁所的人、撿破爛的人,也可以 此外 ,念佛不分貴賤;國王宰官、公司董事長 、大慈善家…… 統統 可 以念

· 一個殊勝就是容易學,容易入門。· 名,最長的例如念「南無本師釋迦牟尼佛」

念佛

0

所以念佛法門可以說非常殊勝

0

因爲它簡單易學,

四字洪名,六字洪

九個字也很簡單啊

,所以念佛法門第

## 第二節 念佛法門三根普被

體究念佛 根人也學不來。要上根人或者上上根人才學得來。但是念佛法門隨便哪一根都 你肯學,念佛法門裡面 東西給他 可以,下根人來學持名念佛,中根人來學觀想念佛、 第二個殊勝就是三根普被:參禪的功夫一般人學不來,下根人學不來,中 , 0 他就會實相念佛了。 上上根人來,不必講什麼體究念佛 ,都有東西滿足你的需要 所以不管你是哪 , 種根 喝 學無相念佛 \_ 性都 棒 可 以學念佛 戳 ,上根人來學 , 乃至 只 要 丢個

念佛 性的 不開 向大 此 因爲 佛 外 更可以學念佛,因爲菩薩不是開悟就不念佛了 ,還是要學念佛法門,終究要修菩薩行 , , 念佛這個法門 所以常有念佛心,他也可以學。 一切佛法裡面的解脫法門最後都不離念佛法門, , 聲聞 人也可以學 將來 , 聲聞 ,所以他也可以念佛。菩薩根 , 他終究有一 跟在 , 乃至 一 應身佛身邊轉來轉去 直到十 天要和緣覺一樣 切法門都含攝在 地 , 還是 ,

### 11・念佛法門之殊勝

下子睡著了。

念佛對治失眠很有用

念佛法門之內 是究竟覺,仍然不離念佛心,所以說念佛法門三根普被 。那麼等覺呢,也是修學念佛法門, 是廣義的念佛 0 因爲等覺不

## 第三節 學念佛者現世得利

勞,變成亢奮的狀態,就沒有辦法睡覺。 不知道!總之好好睡了一覺。因為他的生意好得不得了,人累了,精神太疲 他照我說的,每天一上床,就心裡默念佛號,念到後來, 我告訴他:「你只要持佛名號就好,當你睡覺的時候 第三個殊勝是修學念佛法門,現世可以得利。有個人常常失眠 在什麼時候睡著了? ,心裡面就念佛號。」 他當醫

辦?念頭一轉:我就憶佛好了,不管疑情,把它丢開了。憶佛,無相念佛 1 放不下來啦!躺上床了,睡不著覺。可是又想,明天早上沒精神參禪怎麼 我們上次禪三也是一樣,有的人參啊參啊,那個疑情把整個身心內外繞住

這三業。總不會一面念佛一面想著: 說殺害眾生、竊盜眾生的財富或名利 還有 ,念佛可以淨化我們的三業 ` 「我這朋友的太太不錯喔 還有是邪淫 身三業、口四業、意三業。 。念佛可以除這三業、 , 可 以勾引勾 身三業是 淨化

念佛法門之殊勝·12· 引 想:「唉呀!慚愧死了。 會想到殺生,一定不會作,所以可以淨身三業。 0 不會這樣想。爲什麼?因爲念佛的時候

那麼口四業呢?綺語、妄語、兩舌、還有一個叫惡口,也不會作

」所以就不犯邪淫業

。還有一業:殺生,念佛時不

。心裡面

,只要這個念頭一出現

,就會

來騙人家,就會想:「我對不起阿彌陀佛,我對不起釋迦牟尼佛 个莊嚴啊!講黃色笑話更不莊嚴。也不會騙人家了,因爲心裡面又在念佛,又 「不對啊!我在念佛,怎麼罵人了?」漸漸的會改變。也不會講綺語了,講綺語 念佛時不會破口大罵。如果習性很嚴重,罵出口了,第二句還沒罵出時會想 。 \_\_ 所以不騙

怎麼去跟人家挖寶來,或者偷人家的財寶,心裡面不會生貪念,因爲這樣就 人,也不會去搬弄是非。那麼口四業就淨化了。 最後就是意三業: 不貪;不會貪錢財珠寶啦 ,因心裡面想的是佛 想到我

呢 氣 是念佛人了。而且心裡面的瞋恚心也會開始轉輕了,不會像以前動不動就 經過幾次的生氣,然後又檢討:「唉!我怎麼又生氣啦,唉呀!我在念佛 對不起啦 ,阿彌陀佛,抱歉抱歉,懺悔懺悔。」所以瞋恚心慢慢會轉變 生

然後無明開始會轉輕 0 無明是什麼?就是愚癡。一天到晚想著財色名食

13. 念佛法門之殊勝 無間 殺父、 智慧 期 藉 後 父殺母要下 還有另外一種世 修淨業三福容易往生 ſ 行清淨 徒 過去生所種善因 , 0 , 從此以後智慧開始會出現。先是聞慧,然後有思惟慧,然後修慧。 告訴我們還有一個希望 刑 地獄 到了果地無相念佛 如果心不清淨 , 念佛還有 殺母 無始 也 , 那麼西方不遠, 有 慢慢地 服完刑 分啦 ` 無明也 地獄 殺阿羅 間的果報 個很殊勝的現世得利的法 期出來了 會知道:念佛絕對不僅是持佛名號 0 , 殺父殺母要判 |會轉爲智慧 , , 這種人 臨命終時遇善知識開 漢 十萬億佛土非常遙遠 、出佛身血 , 就在眼前 我們稱之爲證慧。 , , . 要求生西方淨土是沒希望了 叫 作 就沒 ,那也是 0 事了 那麼身口意三業清淨了, 刑 「性罪」 ,一念就到了 0 ` 破和合僧等五 0 阿彌陀佛太慈悲啦 般 不是這樣的 人認爲我被判了 示念佛的緣 ,那就是說 0 0 就是說意識意根的一念無明 國法治罪以後還有性罪要受報 如果心地清淨 0 逆重罪 所以我們說求生極 , , 那是 絕對不僅僅是求 而生極樂世界。五逆就是 :作了五逆重罪 0 但是 要生極樂世 。雖然是五逆重罪 人間 無期徒刑或三十年有 , ` 作了這五 口業清淨 的 釋迦 某報 世尊很 逆重 ; 接 下 |樂世界 |界就容易 生西方 , , 也能 會轉 直到 還有身 罪 慈 ,

睡

,

念佛之後

,

心開始清淨

,

慢慢地有些佛法知見

,知道

財色名食睡

,

到

頭

## 還是可以下品往生極樂世界,這也是現世得利 只要臨命終的時候,因爲過去生種過善因,今生能遇到善知識教他懺悔念佛

只要有願力發願往生;只要真的去念,一定可以去,沒有一個人不能去 所以我們特別強調 :如果是念 阿彌陀佛的話 ,一定可以往生。只要有信

五逆重罪尚且能去,何況是我們不造重惡,在世的時候又布施行善念佛,所以 一定可以去。

掉 使人開始遠離惡緣 多念佛人,一 。而且念佛常常要拜佛,一面拜佛一面唱懺悔偈,每天懺悔 此外,念佛的人容易除慢,念佛的人,心比較淳厚,所以能夠把慢心消除 面拜佛一面掉眼淚,慢心在念佛拜佛中不停地消除掉。 , 不遭橫難,學佛的障礙會開始減少,這是念佛的第三個好 。我們常發現很 念佛也 會

### 第四節 修學念佛果報殊勝

處

現世得利

有幾位?請舉手。有六位;我們這邊還真不少,連我七個。根性不錯。) 概是念 念佛有第四個殊勝的地 阿彌陀佛多, 念 釋迦牟尼佛少 方 念佛果朥。 (作個民意調査 它的果報很殊勝 請問 : :念 念 釋迦牟尼佛的 釋迦牟尼佛的 般人念佛大

### 15・念佛法門之殊勝

,

還沒有到初禪

,

已經跟定共戒相應

0

這是戒

,

叫作戒學

界就 佛 人大概信心比較夠一 0 念 離開輪迴了,這是第一個殊勝的果報 阳 彌陀佛的人一定可以往生;一往生就離開輪迴了。 點 ,也是跟過去生的願有關係 , 般人大多是念 只要一 到 極 뎨 彌

陀

佛 段 開 助 易進入實相 悟很難。 0 , , 所以說念佛的果報很殊勝 分段生死斷了以後 要見性 另外 就是說分段生死已經開始快要斷盡 我們說念佛可以了生死 都叫人家不要求悟,只要努力修行就好 0 **參禪要悟很難,所以末法時代有一些大法師常常講** 也就是要到實相念佛的境界很容易 , 那是菩薩四果了 ,是第二個果報殊勝 1 0 , 接下去要斷 步 一步邁 0 。但是經 0 如果到 因爲修念佛法 變易生死 向 了實相 由念佛法門 分段 :末法時代要 , 還是要念 生死 念佛 筒 的 的 的階 .的幫 境

惡業 於 候 或者說無相的 「事一心」 譬如 另外我們 身 說有 口意的惡業不會犯 說 : 相的念佛三昧,不管是持名的念佛三昧或者是觀想的念佛三昧 0 , 例 不管是有相念佛或無相念佛 念佛具足三無漏學 如無相念佛還沒悟之前,還沒有見自性彌陀之前 ,這個 吅 作事相上 0 首先講戒學:我們念佛念到 , 的戒 在事 心的 也 叫 作 狀態裡面 「定共戒」 事 , ,這還是屬 不會造三 一心的時 0

念佛法門之殊勝·16· 酒 戒 彌陀了, 以要導正眾生 定不是說是非 ;有戒相。理一心裡面我們稱之爲性戒,叫作道共戒,也就是說已經親見自性 相受持 如果已經修到理一心的話, 這叫理一心。理一心的時候自然不犯戒 , 如:不可以殺生,不可以邪淫,不可以竊盜,不可妄語 0 ,而是基於義理的辨正 他不犯惡口或者兩舌的戒 它是屬於性戒,不是相戒 ,叫作摧邪顯正 ,因爲在性上 。如果他說別人的是非 0 怕假知識誤導眾生 無戒可犯,這叫 0 般 人受戒時 ,

不

可喝

必有

, 那

戒學,在念佛法門裡面具足了

,

這個是道共戒。事一心裡面不犯戒是相戒,這個是性戒

,不相同

0

這個

III

理

, 所

成了 佛 想 起來或者開三分眼 作定力。 0 ,這三種三昧成功的時候,就是定 大堆 念佛在 第二 , 時時 一個我們說定學。 這個是定學。 , 刻刻 那 動中修 训 、動中靜中,都是在一心的狀態,這叫作定學。但是 作放逸 ,所以有相的念佛三昧也好 , 有模有樣坐在蒲團上。 一般人總以爲學定就是要兩腿盤起來 0 念佛念到事一 看來有定, 0 實際上沒有定。真正會修定的 心的時候 在動中住於定中,動中 那不一定是修定喔 ` 無相的念佛三昧也好 ,譬如說持名、觀想、 , 收下 也不離定 !如果 岜、 心裡面 ,這還是 , 在 眼睛閉 只要修 , 這 無相念 動 妄 中 吅

事上的定

當具備的三種資糧

稱之爲信願行

與一 如果有所思惟 切有情眾生的 如 果已經到了實相念佛的地步 ,是爲思惟佛法;這個我們稱之爲理一心,不念世間法。理一心 佛性在顯現 ,不思世間的雜事 , 時時刻刻觀照自性彌陀 0 如果有所思惟 , 時時 , 是爲眾生; 刻刻看自己

相 得到戒學和定學的那些過程和功德受用,這是屬於事相上的 念佛的果報的 可 就是定。以上是說明念佛可以讓我們具足事一心和理一心的定學。 與無 以具足三無漏學 了實相念佛的地步 是第一義 慧學就是說:我們經由念佛的事一心的功夫,可以知道從念佛的法門, , 了然分明 7殊勝 ,這是出世間的慧。念佛可以具足事上與理上的慧 0 以上 , 這個智慧已經出現了, 證知到空性,也知道什麼是不空。空與不空、 事上的三無漏學具足,理上的三無漏學也具足。 , 念佛的殊勝大略說完了,我們來講求生諸佛淨土 就知道空有是不二 、世間 , 這 所以 的

空與

假

慧

如果

而

個

便是實

念佛

這也

是

應

### 第三章 求生諸佛淨土之三資糧:信願行

第一節 三資糧之一:信

有信 因此 議的法門。要修念佛法門,首先要相信:世尊講的法一定是真實的 太深奧、太微妙了。但是卻很容易入門,所以它最契合末法時代眾生的根器 迦世尊四智圓明,告訴我們這些念佛法門必定真實。念佛法門不可思不可議 , ,不可能修學念佛法門。信是願與行的基礎。信是信什麼?信是相信 首先講 無量無數諸佛,讚歎 · 信 」 :欲求生諸佛淨土,或者要修念佛法門,首先要有個信 世尊能夠在這個五濁惡世裡面,宣說這種不可 沒 思

相信 的 的是殊勝 慈悲了。相信這一點以外還要相信什麼呢?相信 不念阿彌陀佛。那麼信有極樂淨土,要怎樣才能往生呢?還要相信極樂世界真 如果不相信祂壽命無量的人會說:「唉!我還要活三十年吧,三十年後我 第二,我們要信:確實有個極樂淨土。有的人不相信有極樂淨土 彌陀世尊的壽命是無量的,叫作 彌陀世尊也不住世了,我還去作什麼呢?」就不發願往生了。 、清淨 、莊嚴,眞的很容易就可以往生,因爲 無量壽佛。 彌陀世尊的壽命是沒有限量 彌陀世尊成佛以來,已經十 彌陀的願太大了 所以 , 所以他 必須 , 太

是念

彌陀世尊,一定可以去

因爲

「十方虛空無有窮盡,世界國土不可限量」

劫了 ,將來還要住世無量無數劫 ,才會入滅 ,所以叫 無量壽

去, 能 信 寶積經》 品往生, . 夠接受有九品往生。不相信四十八大願 祂 歡喜愛樂 定會接引;就會相信:「念阿彌陀佛,必定可以生極樂世界。」 裡面 就知道 我 們 要相 , , 世尊這樣開示:「他方眾生聞無量壽如來名,乃至能發一念淨 所有善根迴向願生彼國者,隨願皆生,得不退轉。」 彌陀世尊攝取一切眾生,只要眾生有信、有願 信 彌陀有四十八個大願 , 就不會相信九品往生 , 相信 7 彌陀 四十八大願 ` 0 有行 如果相信九 所以只要 的話

'、願意

,

在

說 : 楚 尼佛所化度的 我們這個銀河系的 界只是宇宙裡面的一個小世界而已。光是我們這個銀河系的世界就數不清了 0 我們這個太陽是最小的 我們這個世界是宇宙的中心。但是佛經裡面不這樣講 還有 要信十方虚空, 世界。 太陽有多少?有二千億顆,是大約,確實的數目可算不清 但是呢,宇宙之中還有更多的銀河系 有無量無數的佛世界、佛淨土 一顆 0 我們這個銀河系的全部世界, ,數不完。爲什麼? , 。在別的宗教 佛經說我們這個 就是 釋迦牟 裡 冊 面

虛空是無窮無盡的 , 如果說虛空有邊的話 , 那麼我們要問 從這裡出

限 的 佛 數的佛土裡面 我們這個虛空的邊以後 跟 量 亩 。這還是比較近的時間 方世界既然有無量無數佛 。那麼,虛空既然無窮無盡,當然世界國土就不可限量,既然世界國土不 我們講十方諸佛 那 怎麼能說只有我們這個世界有佛呢?當然十方世界有無量無數佛 個虛空也有邊的話,再到那個邊,那個邊的外面又是什麼?是無窮盡 ,佛號相同的也很多。 , ,請問虛空這個邊的外面是什麼?還是虛空嗎?如果說 講賢劫千佛,講過去莊嚴劫千佛 。遠的呢,數不盡,講不完。所以,十方虛空無量無 ,我們當然也可以求生諸佛的淨土。 因爲佛太多了,名號免不了會有重複 ,還有未來星宿劫千 所 以 , 釋迦 那

可 麼

後 ,在未來世將可得福報 不但是學佛的基礎,也是一切善行的根本。人們必須相信行善之 ,或可生天, 才會行善。如果缺乏信的基礎,人們便

淨土

0

所以

,求生淨土的念佛

,不單只是念

阿彌陀佛,卻以念

阿彌

陀佛爲代

表

0

以上是說,

要信

回

彌陀

|佛壽命無量

,

十方虛空有

無量無數諸

佛及佛淨

,

攝盡各種不同根性的眾生

麼

,

既然說十方虛空,

無量世界有無數的佛

,我們當然也可以求生其他諸佛的

, 那

難自動去行善了,念佛也是一樣要有淨信作爲基礎

信 可分爲迷信、 仰信、解信、證信。一般人為求人天福報,未去探究菩薩 ・21・求生諸佛淨土之三資糧 進而 與 扎 相 又看到了佛性 果地無相念佛境界,知道什麼是自性彌陀,並且親證和感覺到祂的存在,接著 就是「解信」。進入解信階段後,就會老實的一步一步修行上來,有一天到達 如 法,由內心激起一股崇仰之念,謂之「仰信」。有了仰信就會自動去親近佛法 慈大悲護佑眾生之心願外,深一層裡更蘊藏有東西,漸漸概略性的瞭解了 信圓滿入了初住位後,從此就可開始按部就班的修上來,直到成佛 佛 可能使用許多時間 , 般神明之區別;一 體究、實相等念佛方法。並確信這種法門能幫助眾生到達解脫的境界, 這就是「迷信」。之後偶而接觸到正信佛教 性 由 佛法的修行過程 讀誦 打坐參禪 0 也知道念佛法門不只是持名念佛,尚有觀想、 一些經典和聽聞佛法,而認識佛教的根本教理。譬如因緣果報 ,此時稱之爲 0 《華嚴經》 , ,如果沒有「信」的支持,一般人不可能捨棄世間的享樂 聲嘶力竭稱念佛號,或忍受盤腿的痛苦在那兒與妄心掙 見到寺廟,不管那兒供的是神、是菩薩或是佛 「證信」 上說十信是成佛的開始 ,聽聞些佛法 ,就是在具足了信 觀像 (,瞭解 繫念 所 思惟 佛菩薩大 , 見了就 以說 ` ` 眞 無 佛 ,

千修行法門缺少了信,修行都不可能有所成就的 信是百行之宗」 。各種法門之內容、方法和深淺,或許稍有差異,然這八萬四

· 22 ·

, 在

《無相

求生諸佛淨土之三資糧 是佛心 信、仰信、解信或證信的任何一個階段都不離佛心,不離念佛心。一 入手,也不是從修定入手,而是從明心見性入手。念佛也是一樣 生,念念不離十方諸佛」這個心稱爲念佛心。對一位立志成佛之修行人而言 這念佛心,一直到成佛爲止,不曾離開過我們。所以說一切法門都屬於念佛法 到十地等覺都不離成佛之心與念佛之心。 書內也介紹過,一切佛法的修行法門,莫非念佛法門;因爲不管是在迷 《法華經》 , 直到證信入了七住位,乃至見性入了十住位,甚至其後的修行 以「正信爲入道之門」 , 而正信在大乘佛法而言,不是從斷煩惱 「因爲念念是成佛

,念念是度眾

切眾生心

門所函蓋的範圍 如善知識云:「若一信不慢,信念佛門中有微妙法」 ,因爲信 (相信念佛法門

從學佛開始一直到最後成佛爲止,莫不是信的力量支持著我們繼續勇猛精進 養諸善根、信能超出眾魔路、信能得入三摩地、信能成就佛菩提」,由此可體會 以信力爲第一力, 有無上甚深微妙法)的具足而不輕慢念佛法門。不輕慢念佛法門的緣故,能得到很 不停轉進 大的利益 , 0 終究到達實相念佛階段。 雖然開始只是持名念佛,因信心具足,老實念佛 《蓮宗寶鑑》 中說:「《華嚴經》云:信爲道元功德母 另外在五根裡 ,以信根爲第 ,得以層 一根 層升 ` , 信能長 Ŧ. 力亦 進

種與鬼神交易的行爲所發的願謂之「邪願」

0

退,再修上去還有行不退、念不退)。在求生諸佛淨土之前,如果不先建立信心,就 信位滿足,進入初住位。能到達初住位,信就不再退失了。(修到第七住是位不 這個人就不會再繼續修行了。那麼信要到何時才算初步成就而不退失?要到十 可能發願求生;不發願求生,就不可能修行念佛。所以信、願、行三資糧 倘若有一個人修到了七信、八信、乃至十信未圓滿,有天喪失了 ,「信」

## 三資糧之二:願

中

,

信是最重要的部分,是願與行的基礎

0

第二節

願

:有邪願、

惡願

、許願、

善願以及正願

0

望控制他人的行爲,或以邪術纏身以產生不好的現象,達到他不良的企圖 或讓特定的 邪願 人生病,或受他控制。甚至偷剪他人頭髮指甲, :有人心術不正 ,發願奉祀鬼神,冀願鬼神幫助他消除冤家債主 畫符作法 , 無非希

眷屬分離,乃至求神處罰一切異教徒全部死光,發這種願謂之「惡願」。 惡願:如果有人奉祀鬼神的目的,在咒願某人出車禍、家財散盡 ,或是

三許願 :有人祭祀三牲五牲紙錢 ,供奉鬼神 ` 禮拜鬼神 , 希望保佑兒子今

求生諸佛淨土之三資糧・24・ 權 希望 年考上臺大,或希望未來不久能發大財

,

0

願望達成後,依照許願時的承諾去

只求自己色身眷屬平安或求名求

利

,如果鬼神能滿他的願

, 就

要爲鬼神翻

完成對於鬼神或正神應履行的事務,稱爲還願 修廟宇、裝貼金身等類。不傷害第三人 :勢而與鬼神交易所發的願謂之「許願」 「善願」

四善願:初機學佛人, 五 一切眾生平安, 正 願 ":信、 0 願、行中之願 眷屬和樂, 滿懷慈悲,希望一切佛子修行順利 ,稱爲正願 財物豐饒。祈求世尊能滿他的願 ,正願又可分爲小願與大願 、沒有 這

類的

願謂

遮障

,

或

1. 小願

:念佛人相信有諸佛淨土,或極樂淨土,發願往生,「願我此身平安

能離苦得樂 往生那 快樂。這種爲自己發的願叫 無災無難,捨報之後往生極樂世界。」或發願往生其他諸佛之淨土以享受各種 「願我速登不退」 要求解脱生死,但仍與前述各願一樣均爲自己而求,故均屬小願 或「願我現在開始念佛,不久能讓我感應見到彌陀世尊,或釋迦 個 世 |界的佛的別願就 (如離八苦或三苦) 或所求標準較高, 小願。 可以去。 這也是爲自己而發的 能不能去?可以去!只要條件能符合所發願 如「願我能解脫生死,永不輪迴」 或有人不求生諸佛淨土 , 亦屬 小願 , 但發願修行 , 稱之爲聲聞 世尊」 ;雖敢開 /佛法 或

生可

到實相念佛境界」

,

真的到了實相念佛的境界又敢再發更大的

願

ſ

0

大

此

願

我

鋭

,

有

,

應從

・25・求生諸佛淨土之三資糧 願開 天從 眾生成就唯 品上生往生極樂世界,到了極樂世界以後能很快就得到三明六通,早早回來娑 我以念佛心 爲釋迦世尊的穢 世界, 婆世界, 就能生生世 未來生度無量無數的眾生,同入菩薩道」 們念 有 始 對念佛 佛 通 實相 大願 相 也是爲 , 如 來幫助一 入 , , 或 世不離 念佛 無相念佛時 也去極樂世界受諸快樂」 人而言 ,證入五蘊空的境界(從色蘊空) 心淨土,這也是大願 「願我得生極樂世界,受諸快樂, 菩薩行者所 四禪 了眾生而 土也是淨土 的境界」 切眾生同 ,發願要切實際 三界而自度度他 ` 几 無量心 去 , 信心又大了 發 , , 故稱 樣 的 因求 , 要在 可 願 ,可生生世世在 以得 大 0 明心見性是菩薩 , 均 頠 如果有一天升進到此地步 ,不要發作不到的願 這裡修行 , 到解脫 故稱爲大願 屬大願 0 0 點 發願 還 , 有 , 這願更大了 敢 直到識蘊空。不是見空,而是證空) 應與修行次第步步配合提 , , , 將來願意回來這裡幫 此世 如 這也是大願。 再發大一 並 種 行者的 發願 人 ;或有人求願今生念佛 間 願今生得遇眞善知 ,他不求生諸佛 承 早日達到實相念佛 點的 擔 事行 0 如 初機念佛人 不只爲自己去極 願 ,他又發願 來家業 , 既 如 已明心 助 淨 , 眾生 幫 識 升 土 ,

助

切

願

,

,

成就

,

他認

樂

見性

,

能

助

,

能

花亂墜,或長篇大論,而腳步卻一步也跨不出去,這樣一點兒也沒用 發願要切實際,不可打高空。修學佛法本來就是很實際的事,如果發願講得天 量自己可能到達的程度去發願,然後努力去實現。這就是第二資糧

# 第三節 三資糧之三:行

。所以衡

第一目 事行之一:三福淨業

們發起智慧,可以究竟涅槃。成佛不但要有慧力,也要有定力。有慧無定不能 業三福。第二個部分是要有功夫。 成佛。所以定力是成佛的舟乘、船筏或是車子。 品位高升也不能離開三福淨業。而功夫係指定力。經由定力的助益,可以讓我 淨業的正因。三世諸佛之所以成佛,不能離開三福淨業;往生極樂世界,要求 而行又可分爲事行和理行。事行可分成二個部分,第一個部分是三福淨業或淨 信、願、行如鼎三足,這裡所指的行係專指念佛人之身行、口行和意行 《觀無量壽佛經》說:三福淨業是三世諸佛

三福淨業的第一部分包括:要孝養父母、奉侍師長、慈心不殺、修十善業

① 孝養父母:有人說學佛念佛最基本的部分是布施,而內心又盤算著錢賺

・27・求生諸佛淨土之三資糧 及老師 好 拒 施 雙親或家人心甘情願而剋扣他們的錢財去布施,稱之爲假名布施 因爲「學作人尙且作不好,要如何學佛?」所以應該孝養父母,行有餘力(暇 善待父母,常常對年老的父母冷言冷語或惡口辱罵,而說要學佛,那是假的 少享樂所節省的錢提出布施,方是真布施。又譬如父母要去散心 果父母發心自願同意或家人同意將節省下來的錢用來布施,這是可 下去,一定可解脱」這話當然不能聽。所以師長所講授的,自己要有智慧去衡 如儒家就要求供奉 冉來護持道場,這才是修行佛法者應有的 有一天不須上班 0 ,這是不對的 \_\_\_\_奉侍師長:師長包括師父、 真實布施應是自己付出較多之勞力或心力,把多賺的錢用來布 可見奉侍師長的重要。但是奉侍師長也不能迷信 , 或半信半疑 試 想如果 ;因爲孝養父母是第一重要的事情 , 0 「天地君親師」 個 即使依照所教的法門去修 要求你陪伴同往 人對師! 長不 的牌位 老師 恭敬 , 而 、長輩 ` 知見 不承侍 , 即 你卻以寺院或蕭老師 法天、法地 , 0 古時候特別重視奉侍師長 也是七折 , 則對 ,如果不能孝養父母 ,假如老師說「從十樓跳 所 教的 八扣 ` 皇帝 學 , 有 修行 問 , ` 課 由 施 , 非 真 以的 雙尊親 , %;或由 爲 於 定聽 定修不 ,不能 理 質布 由 若 週 例 ,

以

不多,

如何

布施?有些人以剋扣父母親之零用錢或家裡菜錢來布施

0 當然

,

如

婉

減

求生諸佛淨土之三資糧·28· 以要避 就有 量 成了 十九人 以大杖打來,如果不躲避,可能打傷或打死我們 千人的手指頭串成指鬘掛在身上,就可解脫。」 ,不能全盤接受 阿羅漢 則父母提杖體罰的故事:「大杖則避,小杖則受」 ,幸好遇到 。又像央掘 ,否則下地獄一定有他的份。 魔羅 。對的去作 世尊得度,悟後並說 ,他的外道老師要報復他 ,不對的丢到 「我從本以來,實在沒有殺過人」 所以奉侍師長也要有智慧 一邊, , ,事後將引起父母的傷心, 要有 他真的照作並且殺了九百九 **慫恿他殺人:「如果將所殺** 世間的判斷智慧 ,因爲父母 時氣憤

,

0

儒

家

所

活在 心 雖然你未出 要我們不可存著殺害牠的心。又如在路上有人在打架,其中一人是你的怨家 桌面上有螞蟻 這些事情實在太殘忍了。 [三]慈心不殺:大家知道華西街有當眾殺蛇的 動起 起, | 手打人 要隨時注意心念與行爲 「殺的心」比起你親自動手還嚴重 ,因認爲不能殺生,所以就不敢去擦洗 ,但卻在心裡吶喊著:「打死他!打 學佛. 人應當盡量不要殺害眾生。 假 如 有隻狗在路上睡覺 0 所以日常生活中與傍生眾生生 , 廣東省以前 。其實所謂慈心不殺 死他!」 但 1也要有智慧 , 有 那就是存著「 你故意踢 X 生吃猴 , 譬如 牠 , 是 殺 ,

厨房裡如果不小心滴了一滴甜的東西 螞蟻來了 , 你要如何處理?先敲敲 脳

那

也是有傷害牠的心,是不對的

殺牠 的 盜 縛 點殺蟲劑,警告牠,使牠不敢接近,千萬不要等牠集結一大堆後 守在不殺二字裡面 很煩惱 桌面警告牠 而淫是專指出家,在家人是指邪淫(邪淫係指非人、非時、非處行淫) 、淫三種惡業。殺害眾生,主要是指殺人。 (四) 你就擦掉牠 , 那就 修十善業 四業指妄語、兩舌、惡口、 , 不知如何是好的生活,那就不是學佛 錯 ,或吹口 · , :所謂十善業是身三業、意三業 所以慈心不殺, 因爲你並不想殺牠。 ,不知變通。最好的辦法是保持環境的清潔乾淨,或事前 [氣將牠吹開 , 聰明的就會走了,還有趕了好多次都趕不走 以此原則去作 綺語。有人或許會抗議 所以最重要的是注意心地 盜主要是指竊盜他人大筆錢財 , 就容易多了, 愈學愈痛苦,愈煩惱 四業 ::「動 。身三業包括殺 輒得咎 不要整天過著 ,再以殺蟲劑 ,不要自己死 0

, 愈束

噴

貨成本你自己想想也應該知道 學佛?」譬如在賣東西,顧客說:「你老是賣得比別人貴,這種貨色,人家才 進貨成本不就結了嗎?你也可換句話說:「沒那麼便宜 元五 賣十五元, 角 (其實只十元)。」那生意豈非無法作下去?眞有那麼困難 你卻賣十六元。」你順口回答:「這怎麼可能?進價成本 0 這就不妄語了 0 不妄語最主要的是指大妄 , 我賺 不了多少錢 嗎?只 就十四 要不說 , 如

何

語 , 薩真的是如此,見仙說仙話,見畜生講畜生話,這是菩薩的功夫。 種人,見人說人話,見鬼說鬼話,通常是罵人。但這不一定是壞事 或幾果等等,這是大妄語。又如:自己未悟而印證別人開悟,也是大妄語 自己沒有悟而說自己悟,或故意暗示開悟的樣子,讓人誤以爲是初地聖人 兩舌:當然沒有人兩條舌頭 , 而係指東家長

`

西家短的挑撥是非

0

而 另

,

切大菩

講起話 的人說好聽點是修養好,說難聽點是城府深、講話尖酸刻薄 這叫惡口 都不行啦 男生、小女生來開玩笑 (如黃色笑話) ,或拿人家神聖的東西開玩笑,這叫綺語 另外就是不惡口講話。不要一天到晚大呼小叫、不耐煩 綺語:是指講話不正經,如果幽默還好,就怕盡講些帶顏色的話,或和小 來 [。動不動說人家的壞話或當面責罰人家。而惡口不一定要大聲喔!有 , , 慢條斯理。 就請多多原諒」 譬如 , : 尖酸刻薄 「你什麼都好, ` 酸溜溜的 你比較行啦 , 這也叫 !我們因能 悪口 ,但是聲音不大; ,動不動就罵人 , 所以惡口 力差什 麼 , 0

貪 明明睡八個鐘頭夠了, 意有三 業 心裡貪財物 卻偏要睡十個鐘頭,十個鐘頭剛睡起來不久,又去睡 、貪名聲、 貪權 勢、 貪淫慾、甚至貪睡覺等都是

定是大聲謾罵。以上是口的四種惡業

要想開悟

,應當參禪」

、「要想入實相念佛,應當體究念佛」。

也就是說

在

下 , 這也是貪 。貪主要是淫慾。 十方世界的三界眾生都是這 樣 ,

第二個意業我們

稱爲瞋

恚 ,

動不動就發怒

0

我們剛剛講過

,

有

的

人發怒

,

|果才能遠離 ,那是斷五下分結以後的事了 通常要修到

拍桌子摔東西 恚心最不好,經裡有說:「瞋火能燒功德林」。 本不知道他在生氣;怒在心裡,而且恨得很深,發起瞋恨心,暗地裡算計 ,乃至拿刀子殺人。 有的人發怒時皮笑肉不笑,不動聲色 功德林是一棵棵? 種植 ,好不容 你 0 瞋 桹

與眾生的法緣 ,是大乘行者修行上的大忌,其罪甚大,還過於貪欲之罪

易種成一片樹林叫功德林

0

但瞋火一

發,全部燒光了

。還有

,瞋心會斷念佛人

這裡講 同 , 約略而言 瞋恨之後還有 的 無明 ÍЦ , 愚癡 有三種 個稱之爲無明 , , 「要得善果,應當行善」 般多指見惑、思惑 不明白 實相 , ` 至於塵沙惑要到佛 0 「要得解脫 無明 有很多層 , 應當修行」 拋 次 才斷 , 淺深 盡 不

世出世間法上多種修行方法,如何去辨別它,要有智慧。不能一天到 參究什麼是自性彌陀 邊數呼吸 ,要求開悟 0 或一天到晚坐在那邊念佛號 而要入實相念佛 ,這是不可能的;一天到晚大吃大喝說 ,不去參究什麼是佛 晚坐在那 , 不 去

· 31 要開悟 ` 要解脫」 , 不可能的 , 這叫 愚癡

求生諸佛淨土之三資糧 才對麼· 討吉利 牲禮以求神, 求長壽是吉利的事情 護生行善 以上十種惡業反過來叫十善業。不惡口就是善業 有人希望得長壽 !有的人生了兒子,希望他長命百歲,永無病痛,卻以殺害雞鴨牛羊作 ,那真是顚倒了,所以叫愚癡 ` 並席開百桌大吃大喝。殺害無量無數眾生生命,以辦凶事方式來 勸人修行解脫 ,不應以殺害眾生生命的凶事來求,求長壽更應保護眾生 ,求神並殺十隻大豬公,這樣能否長壽?不行!

爲什麼?

樣 母 卻與念佛門相應 無不善,西方去此不遙;若懷不善之心,念佛往生難到。 ,自己會被性障障住,永不見性。在 ` 奉侍師長 、慈心不殺,不但念佛人要奉行, ,這是不綺語外更進而正 《六祖壇經》 參禪人也要作到 裡 , 語 講 ,六祖說道: 0 正經話 修十善業 雖是禪門的經論 講 如果不這 佛法 「心地但 孝養父 勸

|福淨業第二部分:「受持三歸,具足眾戒,不犯威儀」

裡有 羅 佛寶、法寶 大乘菩薩 釋迦世尊 受持三歸:三歸依之前應先瞭解何謂三寶?三寶有何功德?三 、僧寶 僧 , , 也不光極樂世界有 功德難思議」 。經上說三寶功德,有一首偈: , 這就是三寶功德 阿彌陀佛,於十方無盡虛空的 「十方薄伽梵 0 薄 伽 梵就是佛 , 圓 , 無量世 不光這 滿 寶就是 修多

檀 羅 切法 的 屰 至於大乘菩薩僧 就是世界悉檀 有 覺聲聞 無量 ,從世 諸佛 間法 所說 0 ` 的 修多羅是指 爲人悉檀、對治悉檀 佛法 直到出世間究竟解脫的法都圓滿包括在內 , 我們留待下面 0 所謂 佛法 : [:佛所] 再 初中 講解 和第 後善 說的 佛法 一義悉檀,那就 , 甚深 、有修 了義 有證的菩薩 0 我們 ,故說圓滿修 包含世 常 出世 提到 或有 蕳 四四 修有 的 

0

用 指 祂能出現於眾生的眼前 如 佛就是 眞 , 0 稱之爲自性開解。所以真如是自性三寶的 眞 所謂三寶 如之理 如是一 要到這個地 , 切有情眾生之最 就是說每 有三 步來 個層次,第一層次叫 ,眾生修學實相念佛而得開悟 0 個有情眾生的 真如本身不可說 初 , 也是最後的 根本佛心,一 同 體三 ` 佛寶 不可 個 |寶或叫自性三寶 現 歸 依處 , 、不可示 切眾生的本心 即能眼見各種真如的性 , 最究竟的 不 0 百 可 體三 形 歸 , 這 容 依 吅 一寶係 處 但 道

0

執或 名爲 出 用 冊 0 び諍論 佛性 僧 間 眞 寶 法 加 顯現之後,自然不造各種惡業,在這裡面能生各種法則 佛性 , , 這叫 眞 我們稱之爲自性法寶。 如 顯現之後,看見這個自性真正不虛 僧寶 佛性 顯現之後 性僧寶 , 這眞 接下來因自 如佛性不會起執著去跟 性清淨的 ,眞實不誤,並 |縁故 , 所 切有情眾生起爭 以 ,示現各種 顯現各種 動 無違

冊

求生諸佛淨土之三資糧·34· 現 身。 (法身是自性佛寶,如如不動而不可見。) 畜生道有需要,祂就示現爲畜生模樣 相八十種好 應化身隨類示現,眾生有需要,祂就示現 牠們見面。乃至餓鬼道、天道、地獄道都有可能 , 出 而是以化身、報身的形象出現 第二層次我們稱之爲出世三寶 [世法寶是指四諦緣生、六度詮旨 、大莊嚴相的報身佛。菩薩四果、聲聞四果有需要,祂就示現應化 ,這叫出世佛寶 0

。這不是以物質世間的形象出

和

佛寶是什麼?報身佛

`

應身佛

`

化身佛

0

地上菩薩有需求

,

他就示現三十二

諦 苦滅道 佛法,不必解釋 ` 苦滅道聖諦 ), 爲 佛陀所說的 0 諦即眞實的義理 四種真實之道理 0 眞理謂之 0 , 四諦是指苦聖諦 謂之「四諦」 「諦」 0 所 0 這是佛子們都 以苦、苦集 、苦集聖諦

苦滅

知道的

苦滅

聖

緣生是指十二

因緣以及因緣生、

因緣滅。十二因緣從無明開始

無明緣

緣 因取所以有「後有」;有「後有」就有生;有生便有老病死憂悲苦惱。這十二因 形成過去的念、現在的念與未來的念。念念相續不斷, ;行緣識 環環相扣; ;識緣名色;名色緣六入;六入緣觸;觸緣受;受緣愛; 形成過去、現在、未來三世,綿綿不斷。十二個環扣在 因此而有眾生的 愛緣取 三起 輪 迴 , 亦

切世間之各種法

`

相

`

事

`

物都是因緣生滅

0

眾生業力所感之因

,

加

・35・求生諸佛淨土之三資糧 報 說 時 法 因 報之中有善因 到 其結法 生不同的 沒有修行的 [和緣 達不退位之後,必心存感恩而欲報恩 如 0 , 0 但假 邱 所 因爲緣的 果報還自受。」 所 另外 說 以二 以說 緣 「如是因 果報 善與惡之大小程度千差萬別之不同, 如其業原爲惡因 ,學佛 , 0 般 爲他助念與超度 大 :因緣果報不可思、不可議 一切眾生而言。 不同 爲過去生之因與緣有所不同 人所說: 0 ` 惡因 必須 , 《大寶積經》 而造成果的變化 如是果」 瞭解 在所造的業尚未消亡的狀況下,因緣際會時 , 有善緣 「積善之家必有餘慶,積惡之家必有餘 : ,如開 佛子們應當瞭解因果之中,不離 相 因果不離因 ,使他因而往生西方。 有偈說:「假使經百劫 同 、惡緣及善果與惡果六種狀況 |者 車不愼撞死人而不逃避;賠償其眷 ,即是緣生之法 , 稱爲 緣 ,惟佛與佛乃能究竟了知 。結果是惡業淨 佛 , , 所 而 帩 果就 謂 而引發了各種 外道 亡者到了 不可 緣起 0 , 緣 所作業不亡, 思議 緣 如是因 而 滅 成就 西方 無法 0 , 每 大 殃 切 , 0 的緣 緣 逆料 學佛 如是 — 種 , 0 0 滿 屬 , 此 淨果 有 必定要受

因緣

會

涠

外

,

並

與

心歡

喜

而

所

以

差別

而

產

佛

菛

內

果」

是對

0 因

巣

如與

又因

爲 緣

其

即

爲

因

的

不

同

果

求生諸佛淨土之三資糧·36· 大 畏 眾緣和合之緣而成就今天的世界。當緣散壞時 故謂緣生 布

離因緣

0

緣起緣滅

;此生故彼生,此滅故彼滅

0

凡事皆不離緣起之法

而緣生

, \_\_

切的現象隨即變化

因

此

,

等

邊 爲緣覺法。六度詮旨是菩薩法門。爲布施、持戒、忍辱、精進、禪定與智慧 施有財布施 , 我們發起惻隱之心, 六度詮旨:是指菩薩修行六度,與四諦緣生不同;四諦是聲聞法 施是施予眾生安穩、 、無畏布施與法布施;財施是賑濟貧窮以及助成一 將其捉回草叢即是 沒有恐怖 0 譬如剛下過雨 0 又如幫助老人 ,路上有 殘障 隻蚯 切的善業 者過 朝爬 ,

布施之外 ,尙須持戒。分別受持各種不同的戒,因個 人的因緣而有 不同 分

功德,如果過去生沒有作好布施,今生就會有許多的障礙

施爲菩薩修行之第一度,亦爲最重要之一部分,一個人想要求得禪定

而法施爲佛法之布施;把我們所學的佛法告知有緣者

,

使其同蒙法利

馬路

到

無

、智慧的

同意 戒 如環境不許可 五戒具足受後 ,才能避免受戒後產生「重戒不犯,輕戒不斷」 可先持受五戒之少分戒或多分戒;待因緣成熟時 ,可再受菩薩戒。但在受菩薩戒之前必須取得父母與配偶之 的情況 再持滿 而能

堅忍

不輟的深

入修習

0 所謂

無生法忍

,

切親見佛性

著皆已分證

無生

大

即究竟解脫

欲修無生法忍

見性者最多不過一來,明心者最多不過七來,

堅持到 戒止 但今生受持 竟解脫 犯戒之念即爲 愼 |身口之惡業,即使心動了,只要身口不作,就不算犯戒 菩薩 總之持戒的 底 , 亦比凡人眾生好得太多 戒在見道以前必須取相受 0 持 清 , 也盡 犯戒 戒 淨 目的 而 , 未來際受持 才勉強守得住。 犯 ,所以要受持以前 在於使我們身心清淨 , 不願意捨戒者 0 菩薩戒的意旨在於攝心 如果已見道者 0 取相受者若想不犯戒比較 ,須先將戒條瞭解清楚 , 最多不過下地獄受苦 ,不犯威 , 儀 可 以在佛像前自誓受戒 , 讓我們就 , 聲聞 0 ,受苦之後不久究 。一旦持戒後就 困 而 戒則 難 菩薩戒祇要有

,

必須非常

要在

於

怨 能夠接受;對不合理的要求也不生氣 氣 會了一個好的法門而告訴眾生,但不爲眾生接受, , ,生忍學不來。念佛人既修大乘佛法,就應當學。所謂 0 能自 讓我們能夠起心動念饒益眾生 持戒後須修忍辱行 得 法樂 , 有緣者即詳盡傳授之。又如修習佛法 , 忍辱有生忍 與法忍,生忍即對於 ,盡力去辦到 便知眾生因緣 0 般 , 不畏懼深妙 法忍: 人能夠任勞但不能任 一切眾生合理的 勤學菩薩五 譬如 未 到 的 , 個 法 而 菛 不 生 學

求生諸佛淨土之三資糧·38· 生之法中。 學無生法忍,否則沒有多久的時間即會退失 先從事上修生忍。法忍即是不害怕一切深奧的法門,如實修證之後能安忍於無 ;因其能忍,乃至一生精進學佛,都無所證,亦不退失。能夠精進者,煩惱 精進者 已得無生忍之後,能忍受眾生的懷疑與誹謗。能忍辱者才能精進修 ,時時刻刻不離佛法,尤其須有長遠心。有長遠心者才是眞精進的

現 六度所說的智慧,是指真心本性 若而非禪定,以上所說即是六度 ;沒有禪定的功夫而講修學智慧 禪定不外修止與修觀 、止觀雙運等。有了基本的禪定功夫,智慧才得以顯 , 即 ,皆意識思惟枝節 中 ·國禪宗所謂之 禪」 , 非真實智慧根本 , 禪是智慧 , 是般 菩薩

進

,

加上修學禪定的法門,而產生禪定的功夫

漸漸

減少,定力開始顯現

。經過布施除貪,持戒而心不躁動,忍辱而能

實證,便得解脫,所以稱爲出世法寶 所謂之「四諦緣生」 ハ度所顯揚的 ` 是聲聞法與緣覺法 所解釋的宗旨 , 都能明白清楚,稱爲 , 「六度詮旨」是菩薩法 「六度詮旨」 ,這些法若能 前

面

出 世僧寶爲四向五果之菩薩及十地菩薩 ,稱爲大乘菩薩僧。 四向爲初果

自性三寶作爲究竟歸依

。不可因爲對世間住持三寶起煩惱而離開佛法

寶與

佛寺

軸

金

悲

0

聲聞初果到四果大多現出家相,菩薩初果到四果大多現在家相。緣覺 向 祇有出家相而無在家相者,初地菩薩到十地菩薩多現在家相。 果向 地菩薩是指別教初地至十地的菩薩 、三果向 ` 四果向 ;五果是指初果須陀洹到四果阿 0 四向四果之中有出家 |羅漢 此四向五果及十 和緣 ` 有 ` 在家者 .覺(即辟支 辟支佛

者 珍寶瓔珞等種 地菩薩不論是現出家或在家相,皆爲出世僧寶,名爲大乘菩薩! 藏十二部經 , 即爲世 續說世間住持三寶:所謂世間住持佛寶; 間住持僧寶 種莊嚴 典 , 稱 , 爲 用作我們修行的 0 世間住持法寶 若有人於世間住持三寶起煩惱者, 0 工具 剃髮著染衣 , 稱爲世間 凡是泥塑、 離世 住 木雕 持 俗的家 亦可將出 佛 僧 寶 的 ]佛像 0 黄 , 世三 住 卷赤 , 以黃 進

都 寶 性三寶 曲 , [自性三寶 應該等同歸依 其實以上三種三寶皆可由自性三寶所含攝 , 非僅指自己之自性三寶 理體三寶)所含攝,故自性三寶方是最究竟的歸依處 。宇宙中所有一切有情生命之本體皆相同, ,尙有普遍存在於宇宙之中無量 , 世間住持三 寶乃至出 因此能生同體大 無邊自 0 此外歸 世 蕳 性 寶 依

求生諸佛淨土之三資糧·40· 懇切 解 求生極樂世界,皆必須先受持三歸五戒。受持三歸,須先瞭解何謂三 種僧寶所弘傳的念佛法門,就不會去念佛。所以要修持念佛法門,乃至僅僅爲 歸依三寶,最後才能具足眾戒 不信任 二具足眾戒:對在家人而言,是指五戒及菩薩戒 。對於世間住持僧寶與出世僧寶不能夠產生信仰、信賴 以三寶爲依歸之後 ,無法念佛 ,才可能念佛;不依歸於三寶 對於佛所講的法不瞭解

,不能生起解信

,念佛就

就就

不會接受這

寶

,然後

,不可能念佛

0 對佛

不瞭

器 有 與我們之本性相關,遮戒為遮止我們不去犯戒。 家爲不邪淫)、不妄語、不飮酒。 , 不邪淫爲守禮、不妄語是可信者,飲酒者滿口酒話,人多不信,常常敗 五常是人間的根本,所謂仁、義、 是爲了防止我們不犯其他之重戒 五戒之重要,是因爲它是一切戒之基礎;所謂五戒爲不殺、不盜、不淫 (在 前面四種稱之爲性戒,後一種稱爲遮 0 禮、智、信。不殺生是仁、不竊盜是 五戒之所以重要是因爲它們與五常相 酒能亂性 ,酒戒僅 有佛 戒 性戒 教

住 人身,故五戒爲一切佛子所必須受持。對於念佛人尤其重要,必須保住人身 Ŧi. 戒 〔 具 足 ,可保人身; 五戒若犯,人身不保 0 要想學佛 , 必須生 生世 世保

故不飲酒的

人是智者

同

而

作

判斷

0

例如

生,

殺人是犯重戒

,

殺畜生是犯輕戒

;其餘

兀

.....

,

准

此

;

《優婆塞戒

經》

有

竊

П

又例

有

各地方

信

`

義理

`

法律之不同

,

導致事實上不可能受持

而

不

裑

不

捨戒

所

以

佛說

未制

戒

,

他方認爲

應行者,不得不行。我所已制

戒

,

他

方認

應行者

,

即 我

不 所

·應行

。 \_ 戒殺

這就是重戒不能捨

,小戒則應視當時當地情況

`

因緣

作爲修行的工具才好修行 具足了 可能修行佛法 ,才能夠順利往生極樂;乃至於在此 世間 證 聖位

0

在其他五道

?很難念佛

, 人間

好念佛

0

人

的

基本

條

件

之前 ,更須先要具足作人的條件,所謂 人成而後成聖

此

外

,

見道之人因已有道共戒

,故以三聚淨戒盡未來際受菩薩戒即

可

取相受 薩 若有定 有 一戒時 佛子不離四念處而修五停心觀,得證初禪以上的境界者,雖有定共戒 佛 共 入 , 佛陀當年制戒是因事漸制 仍 滅前 戒 然必須取 , 亦可算是具足眾戒。 , 曾告誡 相受。有道共戒者可以稱爲具足眾戒 弟子們 , 重 0 比丘戒 戒要持 佛入滅之後,一 、比丘尼戒爲出家戒 , 小小 戒 可 切的出家戒必須取相 捨 0 小小 0 如僅 戒之 , 在佛 求生極 棄 世 捨 可 樂者 而受 ,受菩 , 不須 係 因

招提 就菩薩 解 僧物」 戒 而言 加菩薩 所 , 謂 竊 戒 「僧祇物 盜佛教 中 四方常住共有之物或盜取 戒爲 招提僧物」 竊盜僧祇物」 爲出家人的東 四方行腳僧寶之物爲 西 或 佛寺之物 中 重

求生諸佛淨土之三資糧·42· 某些 罪 有問 當時狀況能否受持而衡量它,不要被戒的表相及戒條所束縛 清淨身 與佛法之弘揚 , (三) 不犯 題 |輕戒爲干犯國家法律 此 戒不能捨 ,觀念不正確 、口、意而達到 威儀 ,這就應當要捨了。所以具足眾戒應當要有輕重 0 學佛 若某地認爲此戒應當要捨 0 解脫 的 以上是說佛戒的受持應當盡量圓滿 人要很注意威 、違背善良風俗,若不捨棄 ,如果被戒束縛,身心不能清淨 儀 , ,我們也當明捨暗持

,名爲具足眾戒

,

0 ,

持戒的目的

在 於

就表示我們持戒

,

將立即危害佛教之存在

0

若某地

認

戒的判

斷

`

與視

外與人 諢 曾認爲他在說酒話,一定不願和他念佛,所以威儀非常重要 亦應看 、聊天 輕重 ;也不可整日煙不離口 幽默即 可 , 勿流 於鄙俗 ` 或喝得醉醺 0 服裝要整齊 在辦公室應避免打情罵 醺地還勸人 , 不可 (念佛 僅著: 內 , 衣 俏 如 褲站 此 插 在 別 科

味道 喝藥酒是可以 日三瓶而 學佛 這樣 人五戒 才叫 不 知節 ,但必須在定時 心中有一 服 藥酒 制 0 個遮戒 喝藥酒時 ` 限量 要仰頭往 不飮酒戒。 、限次數的條件下喝 口中一倒就 若爲保養色身 下肚,不要起心動念品嚐 0 不可藉口治病 ,方便修行 必須 , 就

,

尤其是賭博 佛就 , 呼三吆六 不要再飲酒划拳 , 遭致傾家蕩產 ` 打牌 ` ` 身敗名裂 下 棋 ` 抽 煙 , 而且心在貪念上更與念佛 因這此 與念佛 相干

佛性

這

叫

親見自

性彌陀

,

這才是眞發菩提心

二個層次:

是願明

心見性

,

並開始去修行

去體究念佛直

到明了真心,見了

,

攀肩搭背行走也應避免。但有的狀況要隨緣,如果配偶不是念佛人, 逝 植 應 導致生生世 學佛後不要進出聲色場所 |世輪迴。對好朋友 , 在那 ` 或配偶 種 地方 ` 或子女,爲表示親熱而 會使我們受他 人影響 出門喜歡 在 道念

,

,

0

和自己牽手,就不要故意甩掉,導致家庭不和睦,那就過當了 , 有些較調 皮的 人, , 看到流浪狗躺 在路旁睡覺 ,忽起惡作劇 心 態 ,

腳

去 佛法上的一種逆緣 痛得: 無殺害之心, 福淨業的第三部分爲 狗哀哀嚎叫 但亦不應有惡作劇心態 ,也是個人威儀上的傷害 馬上逃離 : 「發菩提心、深信因 ,這是虐待眾生。 0 這種心態可能影響來生, 果 念佛人應該長養慈悲心 讀誦. 大乘、 勸進行者 造成: 修 ; 孿 此

願學, 發成 , 佛 在佛前發四宏誓願 佛道 的心 發菩提心 無上誓願成。」就是發菩提心。第二個層次的發菩提心是:真正 而成 :發菩提心有三個 佛是從明心見性開始 眾生無邊誓願度 層次 0 ,所以發求悟的心, 第 個 , 煩惱. 層次 無盡誓願斷 : 對 就是發菩提心。第 般 X 丽 , 法 , ]無量誓 歸 依 的

發過第 個層次菩提心,就開始學念佛,念佛除了 可 以求生極樂世界外

求生諸佛淨土之三資糧 也可 「菩提」 量劫受苦,決定求菩提。」 念中,供養無數佛,不知是方便,彼猶非供養。若聞如是法,諸佛從此生,無 卷十四記載:「無量無數劫,菩提心難得 心、真發一心去求,最後一定可以究竟無上道。所謂「無上道」即「菩提」 |求蓮品高升;不要滿足於下品往生,而要求上品往生。茲引述| 這是說明欲求菩提心現前,非常之難。要經無數劫,無三心二意、不散亂 這個不是東西的東西,又稱之爲「真如」 ,若能一心求,究竟無上道。 、「智慧」。 從初發心到 《華嚴經》

設於念

佛 供養就 可以讓我們證得不來不去、不生不滅、究竟的菩提心。 ,儘管有如此功德、如此功夫,但若不知這樣修行仍只是一種方便,則如此 0 世出世間一切聖者之所求所證,無非是這個「自性彌陀」 若有人修觀想,修到念念相續,且每一個念中都可供養無量無數十方諸 不算是真正的供養 。如果我們聽聞有菩提心可求、有體究念佛的方法 我們知道此法可 ,所以稱之爲「無 以出生

究竟成佛都是同一個「真如」,祂不變異、不生滅、不來去,所以說祂是究竟

受盡很多辛苦折磨,我們還是要求此菩提

方三世無量諸佛

切佛都從此法而生。

我們如果能聽聞此法

,即使無量數劫

45 · 求生諸佛淨土之三資糧 如 我 爲 形 祂沒有形象、色彩、味道 1 滅心當作永不生滅的心,而變成「常見」 ſ 無所有 有 學佛也學得快快樂樂地, 個稱之爲丈夫體性,這就叫「菩提」。一般人聽了會駭怕,本來活得好好地 是覺悟沒有一個真實的我存在,也沒有眾生存在,也沒有生命,也沒有人,這 了, 無相 是身體死了 , , 就 一切都空,那該修什麼?何不拿刀抹脖子解決算了! 「覺無我 菩提既然如此好 , 又稱 那麼是誰 實際上 如刀子和鋒利一樣:刀之所以鋒利是因刀子存在;刀子壞了,鋒利就不 神識 ,這才是真實的有 , 眾生不知 , 也跟著消滅 「自性彌陀」 ` 真實的意思是: , 來修菩提?沒有眾生,我又去度什麼眾生?命也沒有 無有眾生、無命 來生換個身體再來 , 以爲 ,什麼叫 , , 這 會說話、能思惟的才是我,而落入「常見」 ,猶如虛空,卻非虛空;雖然畢竟空,卻非如虛 另外還有個眞如在,因誤會不知 。因祂不來不去、不生不滅、永遠不能毀壞;因 現在要發菩提心,證菩提,結果這個菩提居然沒有 「自性彌陀」 「菩提」 「菩提」 、無人,丈夫體性是名菩提 , 無非搬個家而已 我們稱爲 呢?《大寶積經》 。唯物論的人則說 ` 「眞如」 覺」 , 、「菩提」或 但這個是「神識」 , 覺的本體 卷第二十七有段解 。 \_\_ ,以能知能覺的 ,人死後什麼都沒 就字面 , 「涅槃」 稱爲 , 上解 ,人也沒 以爲 0 祵 空 釋 「眞 死 無

相 無人。證到這個境界稱爲「大丈夫體性」 存在了;所以誤以爲色身死了,人心就也壞了、沒了,這叫 既然生命是假的,當證入眞如時 孔子說:「唯女子與小人爲難養也,近之則不遜,遠之則怨。」 事實上並非如此 , 因真如無形無相 ,這眞如本身哪有個人在?所以說無命 所以生命不是真實的 「斷見」 我

而

是

個假

兄,原因在此 了的人雖然色身是女人,我們也稱之爲丈夫,所以我們不稱之爲師姊 夠開始斷除世間煩惱,這就叫 「丈夫體性」是說沒有世間糾葛,證得真如,親見自性彌陀 脆,這就是男人女人;有人現女人相,但心很直爽乾脆,這叫女人男人 是女人,女人中則有很多是男人。例如:有人現男人相,但心中歪歪曲曲 般女子。但佛法中所說的丈夫,則不是自表相上看。表相上的男人中有很多 「丈夫體性」 。所以悟道的人都是丈夫體性 ,永離男女二相 這只是指 , 而 叫師 不乾 ; 悟 能 而

生之前,到無量無數生之後 切有情眾生最開始的根本,也是最後的歸依處。 要證入這個境界,就稱之爲「發菩提心」 菩提」又可簡稱爲「覺」,這個「覺」從「真如」而來,「真如」 ,始終都是這個 「菩提」 他從來沒有變異,自無量無數 0 我們發心要成就這個境 就是 定受報

生命 根源的實相就是「菩提」 , 覺 \_ 就是 「菩提」 , 所以 《大寶積經》

提心」的意思,就是要求見「自性彌陀」

又說

如實覺知如是諸法

,是名菩提

。 ட

我們!

從以上解釋中

就

知道

,

0

〔〕深信因果:因緣果報錯綜複雜,我們凡夫不能思、不能議,即使是十地

菩薩 果同 究竟 以成 詩 就證得菩提的果;相信念佛的因、可以成就往生十方諸佛淨土的 也不能完全了知, 也就相信念佛的因 因果雖然錯綜複雜 所以佛說:「因緣果報不可思、不可議,惟佛與佛乃能 , ` 然仍應相信。若不信因果就不會去念佛 可以成就往生極樂世界的果;相信念佛的因 果 , 相 信 `

口

天

行的 那 遇到怨家, 一生被國法制裁 緣 凡夫的因果叫 , 所以就 照樣要受一刀抵一命, 「善有善報 ,並下了地獄,輾轉到餓鬼道 「如是因,如是果」 , 惡有惡報 這叫 0 , 沒有修行的人,在前世殺了人 不是不報 如是因 、畜生道,又回來當人。 , 如是果」 ,時辰未到 0 因爲沒有加上 。 \_\_ 時辰到 , 現在 也許 了就 修

的 並 遠離惡緣 不管我們過去生造了多少業, 《大寶積經》 , 造作許多善緣 說 「假使經 。就算在修行過程中有很多惡緣 百劫 後來聽聞佛法 所作業不亡。」 , 那就是說 念向善 , , 開 也要甘心承擔 業是可 始 修 能被 福 彌 補 消 滅 ,

是果」 多善緣 法 極 並 少少會受我們影響 果報就 把所修 0 , 透過念佛法門 邁 會改變 向 ` 0 淨緣 因有 解 脫 切 ,所以 不同 大道 福德 , 這 的 個果可能變成淨果、 ; , , ` , 我們過去生所造的 緣加入後 這就是我們 再修十善業, 對於精進的念佛人而言,「如是因」所產生的 切功德迴向給怨親債 , 使果報變化萬端 在改變因果。 把福德迴向

善果,

而不是惡果

悪因

主

,

呼籲他們

與我們

起

修

學佛

因爲如此

, 再

加

上很

多的

緣

種子也開始變化

0

如果

我

艄

加

`

,

難以具說

0

所以念佛不應消

就不是「如

念佛功德迴向

,

怨親

債主

多多

果惡因沒 形 因爲過去生所 親見自性彌陀 成 不見得 成就 離 的 修學念佛法門 業報 大 解 有 果 0 脫 轉 因究竟解脫後遲早要迴小向大 0 , 的 變 相信我們修學念佛法門必定 種的善因 可能有人 ` 或能得到上品上生。另外,我們也要相信 果報,還是在因 , 終究要受報 要相信因 (認為 ` 淨因 果 , 既然究竟解脫不必受報 , , , 果法則 相信 所以還是 加上今生和過去生修學佛法的 我們念佛修善可 中,所以應當要深信因果 不 미 , 離 修菩薩行 以如 因果 願往生極樂 0 今天之所 以 , , (改變過 就是遠離因 修菩薩 :修學解脫之道 ` 或諸 各種 行即 以究竟 去所造 緣 佛 果了, 有 (悪)因 解脫 淨土 <u>F</u>. , 所 以今 事 訶 ` , ; , 必 或 如

讀 誦 大 乘 大 乘佛法中 無論 念佛法門或參禪 , 切法 門都 有 個 三共同

・49・求生諸佛淨土之三資糧

所說 點 說 然 是修學念佛法門的 讀誦大乘 乘 , 0 那 的法 經 禪宗說的是親證眞 近代 典 麼禪宗應丢入茅廁 定不離菩薩道 有人說: , , 0 不相信大乘經典所說 就是要念佛人知道大乘佛法的 誦 是課誦 要件 大 乘非 如 0 , , \_\_\_ 最後終究要成佛 佛 ; 佛說 性 方面 古來證得眞如 , 眞 的法 , 藉由課誦 應把大乘經典全部推 如佛性只 , 就 不可能修學念佛法門, 根本義理。求生極樂世界是大乘經 0 增加定力;一 佛性 有 讀誦大乘之 在大乘佛教 的 那麼多祖師 翻掉 方面 「讀」 才有 。 \_\_ 藉 課 , , , 如果 我們 所以讀誦 是閱 誦產

大乘

非

佛

大

乘

如

?

則

不

以

讀並

瞭

解 0

生

智

慧

典

經 罪 所以大家要小心求證 佛 既非 業 性 的 , 捨報入於地獄 佛說 那 麼多菩薩 ,那麼眞如佛性也全是假的 , 也都該丢入茅廁淹死了! , , 求出 莫人云亦云 無期 , 造下誹謗大乘佛法、 。若是假的 眞 如佛性是大乘經所說的 , 爲 [何又有那麼多人證得 斷佛種性的 現代 極 證得眞 深極 ,

也好 信大 相信大乘經典 乘經 念佛 , 求 生 典 法 門是簡單易入的 諸佛淨土 , 就 相信後要讀它、課誦它 不 會相信念佛法門 也好 , 法門, 乃至求 見自 尤其是求生極 , 因爲它是大乘經典 性彌陀 , 瞭解它的意旨 ` 攝 樂世 取 唯 界 所 心 0 , 讀誦 萬修 淨 講 土 的 屯好 大乘經 萬 0 所 去 以 典後 都 求 若 生 必 須 極 不 我 樂 柏 要

才能和 菩薩 義」 最主 們相信能得生極樂世界,因為經典中說:憶佛念佛必定可以往生極樂世界。 ` |要的意旨在講眞如佛性。它講的是了義、究竟的 , 讀誦大乘經典的第二個意思,是讓我們瞭解什麼是第一義聖諦 聞 彌陀世尊的本願相應 「了義」。因爲了義,所以一定見性;因見性,所以將來必定成佛 我名號 《無量壽經》 ,歸依精進 裡都說,極樂世界永遠沒有死亡,到了那邊最後畢竟成佛 ,即得至不退轉地;不得是願 。彌陀世尊第四十七願: 、眞實義理,故叫 「我作佛時 ,終不作佛

,

0

大乘經

典

《阿彌

0

他方世界諸

, 這

第

0

第三

世

佛乘 法 僔 性爲根本 、菩薩法 , 既然求生極樂世界,就必然要讀誦大乘了義經典 願 ,無二無三。」爲了方便,才和眾生說有三乘佛法 我作佛時 。但最後究竟只有一法,就是成佛之法。成佛的法是以求證眞 , 凡生我刹者,一生遂補佛處。」 0 因此既然要念 《法華經》 講聲聞法 說 : 彌陀 、緣覺 如 唯

菩薩 要憑藉著以往所修的聲聞 , 法 最後要走向菩薩道 都可 以歸納爲念佛法門 ,到最後終究成佛 緣覺 ` 0 菩薩的各種法門而成就無上佛道 雖然那 闩 是 0 所以 成佛過程中的 切法門 , 不論 小 部 聲聞 分 , 所以 最 緣 幻切 後仍 覺

我們

:讀誦

1 義經

、大乘經之後

,

知道有真如佛性

,

知道

修學一

切解

脫

的法

法門無非是念佛法門。 修學念佛法門應當讀誦大乘經 而讀誦大乘可以讓我們瞭解這個究竟真實的義理 典 ,所以

應當不光只爲自己一個人修行,也要互相勸進、精進念佛。這個 (四) 勸進行者:這個世間稱爲五濁惡世,人命短促,應當憐憫世人 世間 0 故念佛

淨、不美好、很惡劣、逆境很多;但正因逆境很多,因此在此修行功德大、進

步快,所以念佛人應互相勸進努力修行。

常有道場舉辦佛一

、佛三,乃至佛七,在這些時間內皆是念佛。念佛應按

隨名號 得往生。 經 戒清 典如法修持; 不斷想念祂,把心裡的憂愁思慮全都除掉,在念佛的整整一天、三天 淨,志心憶念彼佛,持誦名號 這就是說,持念 《大阿彌陀經》卷下開示念佛:要「絕慮去憂……斷除愛欲 阿彌陀佛聖號時,必須一心一意想念 ,欲生其刹 ,止一晝夜不絕斷者 彌陀世尊 ,命終亦

彌陀世語 願 乃至七天中,斷除淫欲,不要愛戀親情。這幾天中齋戒清淨、不駡人、不妄 這精進念佛時間 、不挑撥是非、不殺害眾生、不竊盜錢財、不飮酒。 而且除了飲食、大小便利外,不洗澡 讓名號不斷、想念不斷 中 ,能持八關齋戒就更好 , 在 每 。如此去念,心中清淨、全心全意想念 、不睡覺地念佛,滿足一晝夜乃至七 句佛的想念裡面有往生極樂世界的意 如果身體狀況良好,在

轉進 夜 若能在心中默念就更好 差別非常多,而且境界高低差別很大,所以大家應互相勸進 晝夜,這才是如法精進的佛 , 命終之後 、次第提升 大家在這期間互相勸進 第二目 ,一定可以往生極樂

,若不依賴名號就能憶佛

,那又更好

。念佛的功夫層次

,讓念佛境界層層

`

`

佛三,乃至佛七

互相

勉勵

;若精神支持不住

,最少也要念佛

書

,實在沒有比這個更便宜的事了。

其他

時間

### 事行之二:功夫

幾年 握 在夢中,佛號也不斷;醒來第一個聲音就是心裡面的佛號 白倍;因爲他念到心裡面時時刻刻都有佛號在。這叫持名念佛三昧。 有沒有把握啊?」 或嘴裡念佛號或者大菩薩的聖號,同時心裡面想佛菩薩。但是念佛已經念了十 久了,有很多人修念佛法門。大家所理解的念佛法門是指持名;也就是在 繼續上 0 甚至長達廿幾年,到今天問他一句:「你念無量壽佛要求生極樂世界 什麼會這樣呢?那就是功夫不夠, 週講信願行三資糧 這一 問 , 你看我 事行的第二部分 ,我看你 真正精進的持名念佛人 , 叫作 -功夫。 個 個有希望 臺灣推廣念佛法門很 睡覺的時候 , , 人人沒把 有的信心 心裡

掉 了

因此就失去了修學的因緣

0

有信心的人留下來,

按部就班就修上去了

・53・求生諸佛淨土之三資糧 識 聽到 很辛苦,始終不得力, 爲什麼掉眼淚?我是心知肚明。結束後,特地找她來問,果然不錯;因爲學 是功夫缺乏。 講:「念佛要修什麼定?念佛就念佛嘛。」但是念佛念那麼久,始終不得力, 功夫就是定力。有人一聽說:「念佛也要修定」,就害怕退縮了。有善知識也 要遇到善知識給我們指導,使我們的功夫能夠得力,能夠層層上升,次第前進 嗎?」學佛眞苦也!所以眼淚直掉 我到石牌的 万便善巧,才能得力。」 , 我們 解脫 可是學到後來 那就是說 念佛講功夫,參禪也講功夫,止觀也講功夫,觀行也講功夫;功夫是什麼? 講無相念佛這麼好,心裡又想:「我哪一天才學得會?我真的能學會 越來越不可能 功夫缺乏的原因在哪裡?在於知見不夠。 個道 ,一般人學佛不得力,是因爲沒有功夫;而功夫要能學得成 湯去 ,沒有遇到一種法門能讓她使得上力, ,我在說明無相念佛法門的時候 。爲什麼會這樣?那就是逛了很多道場,見了很多善知 越學越徬徨。學佛目的在求取解脫,可是越學煩惱 有的· 人聽了就說:「這個哪裡是念佛!」 我們常常說:「念佛要有 , 因此心裡面 有 個人眼淚 他 不相信就 很苦惱 直 (,必須 掉 就 越 佛

但

是,這樣的人並不多見。因爲沒有功夫,所以心裡面很徬徨

0 上週

匹

,

求生諸佛淨土之三資糧 外 本 -來只 想學會

無相念佛就好了

,

卻想不到居然能親見自性彌陀

,

眞是喜出

望

會修

, 以

的 的人從持名念佛裡面也會產生定力。 我們就從持名念佛來作個簡單的說明 及發願修持念佛法門而起的信力和願 佛法即將失傳 依 正 念佛的功夫,持名是入手的方便 我們說功夫就是定力。 莊嚴 和 ` 彌陀世尊的廣大願力來作爲念佛法門的主幹 即將消滅的最後一 念佛要得力,必須要定力 百年的眾生而說的 0 力來繫念思惟和修持 持名的法門是針對末法時代 般人修學念佛法門,是持名念佛 0 0 經由相信念佛法門 因此主要是以極樂世界 , 0 會產生定力 因此講持佛名號 尤其是 ,所以

的方法 聽 斷 個 層次 0 但 , 來說 善知識告訴我們: 是佛號 0 剛開 明 始參加共修 難在 ; 剛開 , 始有相的念佛 仍會打妄想, ,一面嘴唱 「心裡面念佛號的時候,心裡面也要去聽心中念佛號 同時並進。這時就要轉進,叫作 ,一面練耳聽,練習久了之後佛號不容易 持佛名號 , 嘴唱耳聽 、心念心 聽 「心念心 是兩

和繫念思惟

既然由

持名作方便來入手

`

來修學念佛法門的人是最多

,

那我們

就用

持名

的聲音」

55・求生諸佛淨土之三資糧 念的 達 念佛法門, 個名稱 0 心 這

當因 佛 佛號的那個念 意佛號 心 守己,沒野心;但是相對的 是真念佛啊!此時憶佛不必透過佛號,也不必透過形像, 祭心念心憶的 他 , 句佛號來提醒我們正在想佛,這才叫念佛。 是在 [爲佛號] 要到這 相 無相念佛雖然無相 從學者,就會教導大家改爲心念心憶。心念心聽時有佛號在 ,可是不一定在想佛。心念心憶是有佛號在,心裡面也在想佛 注意佛號的 , 0 就說 個 叫它作無相念佛 不斷而憶念不斷 如 i 時候 階段很不容易 侗 :「我是什麼人?我哪有可能修這個法門?那是大菩薩的念佛 :才是真實的無相念佛呢?那就要透過體究念佛的階段 也就是把佛號的聲音捨掉,只剩下憶佛、 ,憶佛的念是怎麼一個狀況 **|聲音** , 0 ,根器也就比較小, 卻不是眞實無相;因爲還有 當佛號在心裡面 ;因爲一般的人, 0 練習純熟以後 , 尤其是持名念佛的 所以嚴格來說 還要轉進 。觀察到很清楚的時候 往往把自己壓得很低 重複 詩 個意 , , 我們把這 要開始練習著詳細 我們想佛的憶念也 想佛 ,心念心聽不是念 人 在 0 思念 憶佛想佛才 個境界施設 , , 0 心也 比較 聽到 , ; 藉著 就把念 才能 在 無相 安分 在 觀 應 注 到 想 每

如

此

專注於佛號上

,心不會去打妄想。這樣過了一段時間

, 如

果善知識

法!」這就是說,心性比較脆弱 、懦弱

佛法 倍 再離開 強 無相念佛法 看 跟這法門 0 , 因爲功夫有了 大不了三個月 聽到 有的· 也還來得及啊 無緣 人 無相念佛法門就講 腳 就會喜歡 ,心性雖然很強 就踢開, 0 有緣的· ,就知往生極樂一定沒問題了 、半年受你騙 0 , 兩掌就往外推啦 人就會試著修修看 很快就相 所以如果有 : ,但是不在發大心上面去堅強 「沒有這念佛法門啦!騙人 , 應了。 如果試過了 人聽了就不信,也不肯練習 。那就是知見不夠 知見夠的人他心 ,等到無相念佛學會時

,

真的不行

,

是騙

人的

,

那

詩

候

,

這

就表

示 他

裡面會

想:

「 我

試試

的

啦!這一

定不是念

,

而

在執著我見上堅

0

知見夠的人,

聽到

現在既然修到這地步了,接下去究竟要如何進修?接著他會去尋找善知識

的人,真的沒騙人

。我應當要再深入探究」

0

;所以他就想:

「講這個法門

就會信心百

方 的 無相念佛的功夫開始去體 道要體究念佛了 著作;像蓮 尤其 晚期的著作 池大師就曾談到如何體究念佛 , 然後 , 雖然分量不多,但是講得很深入 |就開始涉獵| 些體究念佛的 ,淨土祖師也有講到很深入 [知見 0 , 念佛人到 知見有 1 這 , 地 口 以憑 步 的 就 知 地

見到佛性 體究過了 , 這 段時間 階段我們稱之爲果地無相念佛。三結斷的緣故叫作果地無相念 , 終於弄明白了 , 原來這就是自 性彌陀 但 是不能

究

說實相 體究很久之後 無相 , 但實相又無不相 ,終於見到佛性,稱之爲親見自性彌陀,這時才叫實相念佛 **,** 切相又莫非實相。然後又開始體究 0 辛苦地

佛

0 因到

此地步,信心更堅強

,

就想如何可以見實相?實相是有可見的

,

雖然

才是真正的念佛三昧

但是這樣的修行過程,必須要有方便善巧使定力迅速增強

。如何

把平常念

的念, 易 佛 它,效果特別的迅速。這個方法留到後面,談到無相念佛的階段再說明 是我們講無相念佛法門這個功夫呢?還有另外一個方法 想佛的那個念分析出來,移到日常生活中來。因爲要分析它,靜 , 所以 在這個部分我們要說的是;功夫是應當先有信力,然後產生願力 然後把它移到走路之中、吃飯之中 坐下來念。心念心憶分析很清楚之後 、做事情之中來; , 把佛號捨掉,心裡 · 這是 從拜佛 種 裡面去增強 面 中比 方法 只 有信力 有憶佛 較容 0 旧

念佛的 不管是信「心念心憶」的法門或信「無相念佛 功夫;所以要學念佛功夫之前 ,先要有信,然後發願 , 體究念佛 ` 實相念佛」的法門 ;我信這 個法門 ,

與願力,才可能有功夫,因爲沒有信和願的力量就不可能付諸於實行

,去鍛鍊

,

,

個願 極樂世界, 我將來願意到極樂淨土去,我願意修學到這個次第」 信有 彌陀世尊的慈悲大願 定要先有 個信 0 這樣的願發起 信了之後發

求生諸佛淨土之三資糧·58· 之後 足 量 , , 缺一不可 ,才會產生動力 有了力量 事 都 有 動機 。有信有願有行,力量才會強。但有信有願而沒有行, 才能修學念佛法門, , 如果沒有動機

才會全神投入。

因此信

` 願

和行

如

鼎

或行不得

,

不可能產生力量

; 所

以先

由

動

機

產

生力

但影響我們非常的大。 的話也不錯,因爲姑且一試之後,功夫上手了,信就強了,願力也跟著強了 力和願力比較微弱,就是功夫修行不得力。 力的話,信力也會衰弱,願力也會跟著衰弱,三者互相影響。一般念佛人的信 都如此 點也不複雜 至於人們常常說的:「願力不敵業力」, 0 我們要先探究 0 簡單的說 業 : 「業力究竟是個什麼東西?」 習性、慣性,就是業 一般 人都想得很神祕複雜 所以,願意抱著試試看的心理去修 這句話其實有問題 , 但它一點也不神祕 業力雖然不是東西 , 並不是每個

起衝突了,心裡面好痛苦喔!那就是說,要捨口腹之慾,跟要修念佛法門之間 慈心不殺 個習慣去作 方面會覺得:「喔!這香腸好好吃吔!這臘肉好香哦!」可是一方面想:「要 ,要修十善業;我還一天到晚要吃眾生肉,不是間接殺害眾生嗎?」 如果我們今生聽聞正法,精進修行;剛開 治心裡面會產生衝

我們

過去生貪慣了

,

生氣慣了

,

無明籠罩慣了,

所

以這一生也是一

樣照那

被消除掉了,這就是業的改變 從此精 衝突了 進 然後經過很久的掙扎 那就是說 ,經過這一 段時間的鍛錬之後 進進退退 ,終於有 , 一天下定決心從此不吃它 貪口腹之慾的慣性 **,** 漸

0

你 擾 話 是會相遇的 眼 , , , 被殺的 所以江湖行,要退出來很難 忍不下時, ,他就將你 個 機會 價常於打打殺殺的江湖行 0 今天決定要改邪歸正,棄惡遷善。可是那一些怨家一天到晚來騷 「白的進、紅的出」。這種人長命的少,因爲習性一直不改的 兩方就打上了, 直在增加 。因爲過去生大多是這樣 。能夠退出來的人,真正值得佩服 殺上了,這習性很難改 ,喜歡動不動就瞄你一眼。你如果回瞄 ,所以怨家債主很多, 0 你要饒他 , 因爲這種

他

不饒

總

變萬化之中,就要靠我們自己堅定心志,想辦法去把這習慣改變過來。當一 有共業不共業;定業之中又有不定業,不定業裡面往往轉變又成爲定業。在千 所以 「業」 ,有的很難轉 ,有的很容易轉 ,所以說,有定業有不定業,又 個

習性根深柢固,深不可拔。這個習性就叫業力

不改 也不認識他 這個業還是在 過新的生活 0 習慣改了 。但是要過新生活之前 , 業就從定業成爲不定業,從共業轉成 , 自己的習慣要改 習慣 如

人改過遷善之後,下定決心遠離一切惡緣

;改名換姓

,

到很遠的地方去了

,

求生諸佛淨土之三資糧·60· 始淡化 後信就 成功 業 要升 往生 0 的時 這個時候我們說 念佛 0 候

也是

樣

,

要想讓

信

和

願

能

夠

不被業所

影

響

,

要靠

功夫

; 功夫

修

學

跟

解

0

,

他的業消除了或減

輕

1

,

什 作 生極樂也不相干。聽了之後要思惟、要繫念,然後付諸於 行 |麼? 那 就能 起信力和願力 所以我們說信願行的這個 加以 越來越強 叫 不相干的東西 學問 淡化之後願力就不受業力所轉,可以照自己所發的願 夠產 分析 心 生功 , 裡 Щ , , 所以增強信力和增強願力,要靠功夫;但要修學功夫 然後弄出一門學問來,叫作世間學問 作常識 面 ,此三者互相影響 夫 ,其實不重要。 很篤定的. , 所 0 以能夠轉變業力 聽了之後去研究今天講什麼?上週 知道 「 行 」 走對 很重要 ,使得我們念佛層次的升降受到影響 因此貪戀那些事情! 了路 0 , 因此 若能依我們所說的 從此 ,聽了之後要去作 就會覺得世 的心 , 實行 跟解脫 , 講什 開始降 間 ,這樣功夫才能 ,一直前 不相干 知見和方 的 麼? 那 下來 ; 聽 此

, 進

卻須

然

以前

法法

了

跟

肯修三福淨業 兩者要並 但 是有的 進 , 不可光要修 人福報不夠 , 福報不夠 功 , , 夫的 無法修行 就無法修深妙的念佛法門 行 , 前 ,因此前面所說的三福淨業和 血 的三福 淨業 不修 0 有的 , 那就 人過去生修了很多 「不行」 功夫的 ; 不

成就,念佛的目的才能達成;所以行門的功夫非常重要

以

他走過很多道場

Щ

頂上,深山裡的

他也知道。

後來又找到我們這裡來

福報 修功夫 ,今生不修福還可以 就會出問題。不修沒事 , 但有的人過去生從未修福 , 修怨親債主通通來了 ,今生也不肯修 , 精神 :就開始恍惚 福 , 只 想

最後就錯亂 淨業跟功夫,要齊頭並進,不能忽略 。這個人是福報不夠 ?,福德作得不夠。所以事行的二個部分:三福

# 理行之一:植衆德本、廣結善緣、修除高慢

這一 就是已經植眾德本,廣結善緣。此外還要修除高慢 些資糧,分成三點來說明:第一:是過去生已經修行了許多善根福德; 理行就是體究念佛,體究念佛除前面講的事行之外還須要準備別的資糧 那

求名聞 植眾德本所 西南北大道場都跑遍了,還是學不到他想要的東西。就想:大概真的善知識 《很清楚的知道:「要找一個殊勝的法門很不容易。」實際上有位同 出 淨業,一 植眾德本 , 都躲! 以能同 樣 去請求開 起來了。 ,就好像在栽種功德樹一樣 樣去作 時廣結善緣。 示 他就開始往深山裡面到處去找,凡是看到 ,一生又一生去作 0 虚過了七八年 廣結善緣從過去生就結 ,仍舊找不到使他得力的 0 • — 不好的遠離它, 棵一 棵去栽種 ,今生還需 好的就去作 。就是前面講的三 修行 山上 修 要結 法門 一有寺院 , 臺 有的 大 0 所

如 個法門,你去試試看。」 果 廣結惡緣 , 到處看不起人 他因廣結善緣而得大利,所以廣結善緣很重要 , 高慢到什麼地方都覺得我最好 ,

在上次禪三見性了。

那麼他爲什麼能找上來?因爲廣結善緣

,

所以人家告訴他

卑 除 跟 這種慢人,跟他介紹好的法門,他一 那個算什麼!」 有權勢、 他講 , 0 怕 慢不只是高慢 人瞧不起, , 或可能很有地位。這是因爲心裡面自卑,所以產生了卑劣慢 那他永遠就停在那個層次。 到處要跟 就擺出高傲的樣子 ,還有卑劣慢 人家辯論 0 當 , 定不相信 所以第三部分講 要降服別人。 0 讓 個人很自卑時 人家誤以爲他可能很富有 ,所以人家若有好的因緣也不 如此就沒有人會告訴他了 , 「修除高慢」。 也會表現出傲慢 ` 或可 慢心最 你們學 ; 能很 大 百 會

權 時修禮 卷六裡面說: 嗎?再學上五六年就知道 萬就覺得不得了了) ` 有 有的 深 有淺 日夜精專 是高慢: 「念佛一 ` 有頓 覺得自己很了不起 ; 有漸 有的 (下根者) 下至十念成功 門 「唉啊!佛法學不完吔!」這叫高慢。在 , ,其實意含無盡,是故祖師立教,利 人學佛兩三年,就說:「佛法我都知道了啦!」 皆可修持 ,或覺得自己很有錢 0 上根者參究坐禪 , 總在一心履踐 , 中 (其實不過幾佰萬 根者觀想持念 , 各有行相次第階 鈍俱 收 《蓮宗寶鑑 , 有實有 \_ 真的 六 兩

梯

0

也沒問題

,

臨命終時也讓你往生,這是下根人。

・63・求生諸佛淨土之三資糧 法給你 念法門 第二 悟」 作個藉口。 好 不好 他的念佛法;念佛門所包含的修行法門非常廣泛。淨土宗的祖師建立這個教 你心念心聽 我這裡 法門的人不這樣想。上根的人來,有適合他的念佛法;下根的人來,也有適合 字洪名,六字洪名 .佛 , 個呼吸再念,總共十個呼吸就好 你就 利 聰明 ,也可以,念佛門也有頓悟之法。你說「頓悟是上上根人,我不行」, 要淺 鈍 也有權巧方便; 0 0 漸修 兼收 個呼吸看能念幾句;念五句算五句, 伶俐的學佛人 要追求實相的 每個呼吸念佛號 也好 ,心念心憶 一點的」, 。利 也有 ,你沒時間 根的 , 誰不會?」瞧不起念佛法門 漸修的法門。上根人修十六觀 也有淺一點的法 你要追求什麼樣的法 人來 , ,也可以 人來,我有利根的法給你;鈍根的 聽到念佛法門就說 的時候就去想佛 念 , 一 ,我有實相念佛法給你;要追求權巧方便 0 乃至下根人 天念十個呼 ,這總有時間吧!不好推辭 。你說 ,十口氣念完了,不念了,不想了 , : 給你什麼樣的法 ,說我沒時間念佛 吸 念十句算十句,一 \_ 「那些漸修的法我不要 唉呀 ,那是他誤會了 ,從觀想而 , 每天望空而念: 念佛有什麼好 人來,我有比 入理。 0 ,(其實是騙人 你說 個呼吸念完 ; 眞 , 中根 的 念的 這就是十 南 ,我要頓 知道念佛 「我根器 較淺 無阿彌 來 , ÍЩ 那 的 几

得最好,你們太差了。」這樣的話,人家若有好的法門,就不會和我們講。所 以修除高慢才能廣結善緣,廣結善緣才好植眾德本,這是第一個資糧 不能輕視念佛法門,不能輕視念佛人

所以,要什麼法門,有什麼法門。因此,不應該有高傲的心、傲慢的心

。也不能輕視別的念佛人,說

「我念佛念

## 第四目 理行之二:建立定慧知見

如果不夠,他就會排斥:「沒有佛號怎麼算念佛?不觀佛的形像怎麼算念佛?. 如我們講持名,心念心聽,心念心憶,然後轉爲憶佛 有第一義的知見 今生要去修學。 修行累積上來的。定根慧根,每個人都有,多與少的差別而已。但是 定的 理行的第二個資糧,就是「今生要有定慧知見」。定力慧力是累生累劫去 知見如果缺乏,就不知道要轉折;不知道轉折 知見,分兩個部分,第一個部分要有定的知見,第二個部分要 , 定力就不能升起 無相念佛 。定的 , 知見 知見

他不知道持佛名號的目的,除了往生之外,同時也在訓練定力,齊頭並進。 不要修念佛三昧,就會障住了很多人。這就是缺乏定的知見,不知道「念佛必 果本身當了師父,當了老師 ,沒有這個知見的話 ,就勸人不要學無相念佛 如

須要隨同定力去提升他的層次」 該轉換另一 個方法 0 經由定的知見來指導,便知道在哪個地方應

譬如 條道路 , 遇到牆壁 ,他就轉彎了。我們不應愚癡地把胸膛貼著牆

後會變成入定。結果,心裡面沒有在想佛,入定去了,所以一定要轉 再突破,一定要轉爲心念心憶。它有一個次第。如果心念心聽一直修下去,最 兩腳 直推。走不過去的!一定要轉彎。持名到了心念心聽的階段,要想

也不知道。定力跟定境不同,我們要的是定力,不是要入定境 是更好?」不對!因為那個定派不上用場,入定了就無所覺知 入了那個定好不好?有人也許講:「不是說要修定力嗎?現在能入定,不 ,佛來感應,你 。有定力的時

亂 候 變成一念不生;佛來接引的時候,你入定了,沒感覺到佛來了,結果,佛一看 有這個定力的時候,臨命終時憑藉這個定力,佛來的時候清清楚楚,心不散 ,輕輕鬆鬆,就往生了。如果是往心念心聽的方向一直深入,結果入了定 動中照樣在定的狀態,對外境能夠覺知,而一樣有定的作用 這叫定力

這個時候我們說心念心聽的功夫已成熟了,要轉爲心念心憶,憶佛憶到淨 ,可就倒楣了 所以我們要定力,不要定境,不要定相

到你入定、不想去,就走了。等你出定的時候,已經往生到他化自在天去了

求生諸佛淨土之三資糧·66· 衝突, 想 : 念很強 佛的念叫淨念),四個字就是四個妄念。心念心憶是一個憶佛的淨念伴隨著四個 的念很強 如果功夫真的好,佛號自然而然起不來,而心裡仍然一直在想佛。這時心裡會 什麼?四字洪名 「糟糕!善知識講過,佛號不能斷 有定的知見,就知道這個時候是功夫好,定力現前了 越來越緊張,然後就弄出毛病來 而不會忘失,這時定力升起來了 , 想定下來,可是心裡面佛號 阿彌陀佛,一個字是一個妄念,一個聲音是一個妄念, 0 , 現在佛號起不來,怎麼辦?」心中起 直不斷 若沒有定的知見就會煩惱 ,覺得吵死了,就 佛號應當捨掉 會很 0 因爲

討

厭

憶佛

薩相 相 1 爲什麼會產生這種狀態?因爲定的知見不足 没有定的知見,會在相上去尋覓,會在相上去執著,捨不掉一切的 、名號的相 。所以修學功夫要定的知見,理行也要定的知見,理行就是體究念佛 在 切相上執著的時候 (聲相) 0 教裡面有各種教相,人有出家相、 ,定力便不易成就 ,這就表示理行的資糧不夠 在家相 聲 柏 聞 相 , 如

菩

佛

號的妄念不停的在轉。若想提升念佛的層次,應當捨掉佛號。

專心想佛就對

佛

億

巢

0

果斷 念佛 要的 立刻再提起來 是淨念 , 0 叫作淨念相繼 斷了再提 ,叫淨念斷續 0 淨念相繼必須維持 0 然後因爲有定的知見 念相續 而 不斷 知道 ,

如

真如的空,叫作頑空。所以要先知解第一義

念相繼 實的親見自性彌陀,不會落入意識思惟的妄覺裡面去 知道轉折 有定力而要尋找自性彌陀,非常非常困難,因爲會以妄爲真 切的相要去除掉 體究之前,必須要有這些定的知見 , 知道要提升,然後功夫有了,憑藉這個功夫來體究念佛,才能夠真 ,只剩下一個憶佛的念連續不斷 不離定力而去尋找、體究。沒 ,功夫便成就 。有了定的知見, 稱之爲淨

## 第五目 理行之三:深解第一 義

著相 念佛 雖然不離一 ;空即是有,有即是空。不見之前空是空,有是有;不見的人,空不是那個 , ,先要知道個大概。什麼叫自性彌陀?如果不瞭解什麼叫 理行的第三個資糧 在相裡面要找自性彌陀,找不到 切相,但是一切相不是真如佛性;無相而 第一義的知見。那就要去閱讀了義的經典。要體究 。因爲自性彌陀叫 不離相 作真 如 自性彌陀 佛性 ,是空而 , 眞 , 如佛 就

癩陀、菩提、涅槃、佛性、如來藏……許多名稱,這些說的都是同一個東西 頑空。是指 什麼是第一義?也就是了義,說的是空性,但不是空 切有情眾生生命的本源 、根源 , 我們稱之爲真如、真心、自性 不是什麼都沒有

相 呢 花 到後來什 開 ? 過去生 是因 無壽 見 般 佛 者相 種下很多善根 麼都沒有 爲 , 悟無生忍 彌 無眾 ,還修什麼?若能深入這方面的 義的 生相 , ` 福德

,

因緣具足,與了義的法門

有緣

人

聽到第

知見會害怕

, 當他

看

到

 $\wedge$ 

經》

說

無

相

無人

,

到最後連

法也

無

,

心中 金剛

起了

煩

惱

,

認 我

修行

知見,且不害怕的人

旨 , 我們 般念佛人有個錯誤的觀念, 瞭 解 ſ 陀世尊和兩 , 才能悟無生忍 就結束了 大菩薩向 , 0 悟了後還有許多要學的 以爲往生極樂世界, 不是這樣 我們開示什 的 , 麼是眞 花開 見佛 就不用 心 嵵 , 開 爲 修行了 示第 何

能

悟

無生忍

到

那

邊

義的

時 陀 並 究念佛即 思惟第 樂於體 就 必 須 要體究念佛 一義 究 是念佛門的 先閱讀了 , 0 並 除此 深 之外 義的 ; 入 、瞭解 就是體究 理 經 行 , 還要知 典 0 0 想求上品上生 而體究要有第 , 知 「如何是無量壽佛?」 道 道 禮究的 經經 無中 是如 方向 , 義的 就要親見自性彌陀 和 何 解釋眞 方法 知見 或體究「念佛是誰?」 , 0 具備 如佛 所以當我們 第 性 , , 讀了 想親見自性彌 義 的 要體究念佛 不害怕 知 見 體 オ

能開始

理行的修持

,

理行就是禪門所說的參禪

,

即是淨土宗之「參禪念佛三昧

眾

生

所

求品位是高是低

而有差別

0

想求

上品

中

生的 有時

要體究

,

體究之前

要先

要往

生

極

樂國

土

,

有時

需

要第

義的

知

見

,

不

需

要

;

端

視

求

生極

究竟法門」 十方諸佛淨土隨願往生。至於體究,我們將於第二篇第六章中加以說明 般稱爲體究念佛 若能悟明心性 、親見自性彌 陀 以此功

0

,

德

,

,

佛;以「念佛心」修各種禪定、布施修福、修無量百千三昧等,可以說不離念 佛之心、憶佛之心,以佛爲中心而修學各種法門,都是廣義的念佛 指持名、觀想、憶佛。 在念佛方面 要補充說明:所謂念佛有廣義 廣義的念佛, 就說之不盡了。譬如說體究念佛也是念 ` 狹義的念佛 0 狹義的念佛是專

各持一 藏經裡提到的更多。因此念佛不該定義在持名上,應該說念佛有很多法門。 也說過:「一切修學解脫道的法門 而 若是讀過 門, H |必然在某些 而排斥其他法門 《蓮宗寶鑑》 層次當中 ,就知道其中所列的念佛法門就有十餘種之多 定與慧相應。」 ,乃至佛門中一切修行方法 其實彼此是互通互攝的 ,皆是念佛法 不能

,

而

我

## 第二篇 正修行 念佛三昧之入門與修證

## 第一章 持名念佛法門

說明 地無相念佛、體究念佛、果地無相念佛、實相念佛及後續的修行等九章來加以 正修行的部分,分爲持名念佛 、觀像念佛、觀想念佛 、繫念思惟念佛 因因

時 樂,臨命終時,彌陀世尊一定來接引 肯下功夫去修 慈大悲,特別爲末法時代眾生的根性而宣說的一種方便法門。在佛法即將滅盡 ,世尊以祂的佛力加持,讓此法門在世間多留一百年。雖然是方便法門,若 , 持名念佛是「以持念佛的名號,來憶念佛菩薩」的修行方法。這是 世尊大 而末法時代不容易修。若能老實持念佛名,真心相信並迴向發願求生極 ,所登之境界也不比其他解脫法門差。因爲解脫法門要修定

難 身的度化,可以很穩定的修行,直到究竟解脫 所以叫横超三界。也藉著 到了極樂世界,就相似於解脫境界了。因為在那裡已經免除生死輪迴的苦 彌陀世尊和兩大菩薩的願力,和祂們各種應化

;

,

所以說這樣的

,

有善

知識

最上乘的

彌陀

0

,

自己就能

淨業

也

有的

願

萬

無失

,

此

則

,

,

所

以

#### 個心 開 也。 同 力強 心念佛 如來無住 悟 0 和彌陀的心沒有差別,就是如來無所住、不須要依靠任何境界的 有功夫和知見的人 , 機智有淺深是指各 , (蓮宗寶鑑) 有的· 明白 這是說 但是這種人,一 漸次修進 無依最上乘境界,萬中無一 人願力弱 上上根智人,直下自悟 那個是自己的本心,並看見自己的本性,這就是親見自性 切佛子因根性不同, 卷六裡有一 ,仗阿彌陀佛願力攝持,自己一念真實下工…… ;有的人定力強 萬個人中找不到一 , 人聰明解慧有所 根性特別猛 -段話: , 蓋 也。其未能頓悟之人,須是諦信淨土 ,有的人定力弱;故說力量有大小 有的人信力強,有的人信力弱; 識自本心,見自本性 利 不同 , 一切人力量有大小 直下 個, , - 自悟 因爲自修自悟很困 因此 所行 0 他不靠善知識 ` 所修 , , 即是彌陀 機智有淺深 的各種 難

#### ・71・持名念佛法門 情忙完 指導 筋的單純 無 伽 未 要悟比較容易 工 作 想到 能頓悟之人 的就是念佛 , 便應一 , 邊作 就應眞實相信有淨 但有時找不到真善知識反而被誤 、心裡也一 起床 想到的也是念佛 邊念佛 土,一心不亂 ,

把念佛當作最重要的事

這

吅

如果所

作的

事

是不

須用腦

ιĽ

無旁騖

地

念

佛

失 深 則一人念佛一人去,一萬個人念佛一萬個人去,所以說萬修萬人去,是萬無一 一心念佛。但一心念佛要漸次修進,一步一步往上求進,不能老是停在持名 0 , 和萬中無一相反。而其中有句 我們把它分爲四個層次來說明 並仗著 彌陀世尊的願力,來攝取加持;經由能念與所念兩方面的配合 「漸次修進」 ,表示持名念佛的功夫有淺有

## 第一節 隨緣念佛

虚名、權力;於是隨順世俗的法,和世俗人一樣在五欲中打轉,故不能專心念 香 瞭 解 一、味、觸 ,所以還沒有正信 念佛人剛開始學念佛法門,他對於真實的佛法、了義的佛法 , 或財、色、名、食、睡。因貪著五欲所以也會愛戀眷屬 ,對世間的五欲之樂仍很貪著。 所謂 五欲是色 , 並 、財物 無眞實的 聲

不念了;被上司責罵,也沒心情念佛;當他走在路上 決定念佛去,這是隨興而念。平常持名念佛也是如此 也不去;再下一週說:「太陽太大了,也不去。」終於有一天,不冷也不熱 , :晚上沒睡好 往往看看櫥窗 , 沒精神 看看周

每週一次的共修念佛,他是隨興參加,看到今天下雨就不去了;下週風大

說觀無量壽佛經》願往生極樂。當時

《佛說阿彌陀經》

才知道念佛不只是四個字、六個字這

也不知淨土三經是什麼?問了人,才知是《無量壽經》

《佛

遭 幾句,突然看到一隻狗走過來,就被牠所轉、又忘了。一顆心像孫悟空一樣 ,看看人 ,碰巧經過香鋪,正播放著佛號 ,才想到要念佛;心裡才跟著念了

一個筋斗雲、十萬八千里。

成 禍 從持名、觀像 、沒有橫難 這種人並沒有想求生極樂,只是聽人說念佛可以平安,能保佑我不出車 ,是爲這些而念。因根性、志願不定,所以念佛也時常換方法; 、觀想、心念心聽,不斷地換,每個方法都淺嘗即止,故一無所

## 第二節 心念心聽

涕 處 知道是爲了求生極樂世界;心想也不錯,有個地方可去,心就篤定下來, 念佛,對我咧嘴一笑、走了,讓我莫明其妙。後來找了念佛法門的書來讀,才 知道念佛可以求生極樂,可以獲得解脫、身無橫難、心靈平安、生起定力等好 ,一條手帕都不夠用。後來懷疑爲何要念佛?問了個學禪的法師, 。我自己剛學佛時 持名念佛到後來會進入心念心聽階段。因爲此時他開始瞭解爲何要念佛 ,參加一家寺院的念佛會 ,可是每週念佛共修時都痛哭流 他不喜歡 也發

讀了淨土三經

,

知道

彌陀世尊的功德廣大無邊

,

其悲願大得

不得

`

攝取

,

信心就更堅強

,

い喜極

麼簡 1 , 單

持名念佛法門・74・ 世界依正二報之莊嚴,非去不可 真是大慈大悲!任何眾生都願意<u>照</u>顧 0

用

洗碗

,

也不必種菜、煮菜、生火,一念之間就有了。

色身和天身一

樣

,

無生

0 大

無

、沒有

大寒大熱,要什麼溫度有什麼溫度 所謂 依正二報的莊嚴,是指極樂世界的環境沒有苦、不須大小便利 ,想吃什麼就有什麼,吃了就自然化去,不

0

阻 老病死 此 自己去得了嗎?爲何都沒見過 身 拜 心 歡喜 佛時眞心讚歎 天人還有五衰 , 發願往生 阿彌陀佛,祂是唯一 ,極樂世界不但沒有,且永遠不死, ,一心持 阿彌陀佛?苦得不得了! 無量壽佛名號 的歸依 , 0 從此每週念佛共 但是唱懺悔偈時 所以一條手帕是不夠 直到 離開 修 , 爲 又想 風 11 雨

用的,這是一種善根的現象,表示和 彌陀世尊有緣

知道想求往生之前,須把業障隨緣、隨分

、隨力消掉

<u>些</u>,

所以此

也因爲.

的 滅 除過去生無量 會真心懺 即 是心 悔 一發願 無數的 念心聽 , 迴向往生極 罪業 0 持名念佛有 大 樂。 佛號不 每天心裡默念佛號 個 妙處 斷 , 所以想佛的念不會斷 , 即 以 佛號 消除妄想 , 會聽自 , 己心裡念佛 大 消 此在第 滅煩惱

識裡不斷地種下淨業的種子

就放光,惡鬼找他麻煩時因爲受不了他念佛放光,就跑了。惡鬼遠離,學佛障 迦如來更是慈悲護念。以前曾有人記載一則故事, 還有個好處,是持念 無量壽佛的名號,十方一切諸佛都會護念,本師 說有個念佛人,他一念佛號

釋

礙會減少,修行會比較容易,要親見實相也容易。

昧 號若一日若二日……若七日,一心不亂,臨命終時心不顚倒 裡安定,知道自己一心不亂,必可往生極樂。在 是不斷 彷彿時時刻刻聽到佛號 。在夢中,一樣念著佛號,醒來第一個聽到的聲音,也是心中的佛號,耳朵 若念佛精進,可以藉著心念心聽,念到一心不亂,必能成就有相的念佛三 ,定能往生極樂。平時法喜充滿,不會與人吵鬧,言語動靜很安詳 ,像錄音帶不停地循環播放。到了命終捨報 《阿彌陀經》 ,即得往生阿彌陀 中說:

時

佛號還

「執持名

## 佛極樂國土。」就是此狀況

## 第三節 心念心憶

### 的念並非很清晰,而比較偏於定 意自己心念心聽時 念佛人心念心聽之後,若善根深厚 ,有沒有憶佛 想佛?詳細觀察後 這表示他的功夫很好,心很細膩 可能在某個因緣時節 ,發覺心念心聽時 會檢討 才能觀察 憶佛 會注

0

,

持名念佛法門・76・

定了 能分別、觀察到此地步的人較少。若能每天在行住坐臥中不斷心中的佛號,並 出來。當他打坐心念心聽時,往往會入定;雖然口中仍在唱著佛號,但心已入 不斷的佛號,維持心中憶佛的念不斷。這功夫就比較深了,一般持名念佛的人 不在?修到最後就完全是心念心憶,他不再入定了。在行住坐臥中,藉著心中 當他觀察分明後,確定沒錯了,從此會特別注意佛號不斷時,憶佛的念在

## 第四節 一行三昧(念佛三昧)

且憶佛的念也隨著佛號不中斷,就可以準備修學一行三昧了

無量辯才,如是入一行三昧者,盡知恆沙諸佛法界無差別相。」說的是修一行三 諸佛功德無二,不思議佛法等無分別,皆乘一如,成最正覺,悉具無量功德 取相貌,繫心一佛,專稱名字,隨佛方所,端身正向 進入實相。但也要具備二個條件,第一個條件是心念心聽、心念心憶的功夫。 昧先要有心念心聽、心念心憶的功夫,此法門很殊勝 是念中能見過去、未來、現在諸佛,何以故?念一佛功德無量無邊,亦與無量 《大寶積經》卷一一六有一段說:「欲入一行三昧,應處空閑,捨諸亂意,不 ,能於一佛念念相續 ,可以讓我們從有相直接 。 即

・77・持名念佛法門

實的了知

猶如恆河沙數那麼多佛的法界,

他們都是無差別相

,完全相同

爲

是入一行三昧者

,

盡知恆沙諸佛法

界無差別相」

。入一行三昧的人

,

他完

全如

我們上

週說一行三昧成就的時候

,

具無量功德、無量辯才,接下

來說

如

受用

因爲得到

解脫的自受用

,和因爲親證解脫

而得的解脫知見所生的廣度眾生的

和

辯

爲什麼?因爲悟了之後

, 說有

說

無都對

0

沒悟的人說性

有

相空

他說

功

有

沒悟的

人說性空相有

,

他說性有相空;這是無量辯才

相等沒

有分別

,只是一

個如

0 完全

一樣

,是最

正覺

,

而在

這當中

-具備.

無量

功

德

。這不思議的

佛

法

裡

,

完全

無量

無邊,

與十方世界無量諸佛的功德沒有差別

在

、未來諸佛

端身正向,不能躺著或翹起二郎腿坐著。若站著要站好合掌,坐著則坐好合掌

對所念的佛要心念心憶,念念相續不斷絕,而能於這一念中見到過去

` 現

。爲何能於一念中見到過去、現在、未來諸佛?因爲念一佛的

若是稱念

彌陀世尊,就

面向西方;若稱念

藥師

如來,

則面

向東

方

隨佛方所

切妄想雜亂的心捨掉

,

此時不觀想佛的相貌

,

而把心放在

稱念

佛

的 的

名號

0

經文說

明

若

想進入一

行三昧

,

應當·

在空閑

處

", 不

-受打!

擾

地

方

把

本週先解釋這

段

。第二個條件

,也是修

一行三昧的大前提

, 留到 下 週 再

說

功德

持名念佛法門・78・ 如。 蟻 的法界,同樣是這個真如佛性,稱爲一相無相 天壽命的中陰眾生,一直上至大菩薩、諸佛,其法界完全相同,都是這個真 法界無差別相。」 :麼知道他們的無差別相呢?那就是說:真如體性,完全一樣,不管是一隻螞 , 或者一 此處說「盡如恆沙諸佛法界無差別相」, 隻大象,乃至大如鯨魚;不管是地獄眾生、鬼道眾生,乃至只有七 所謂十法界是指六道眾生的法界以及聲聞 我們甚至可以說:「盡知恆沙十 、緣覺、菩薩和

明自真心、見自本性的修法;也就是念佛人所講的,要明「自性彌陀」 我們這個娑婆世界,既適合念 但這樣修一行三昧的念佛人,不一定求生極樂世界。 「自性彌陀」 行三昧的這種 修法 ,是大心菩薩所修, 無量壽佛,也適合念 雖然名爲繫心一 所以一行三 釋迦牟尼佛 佛 昧的修法 ,因爲這是要 專稱名字 了 在

件 致誤會一行三昧 行三昧最重要的 段的前一段話 知 這一行三昧,很多善知識講過,但在講的時候,有的人忽略了一行三昧這 道這個前提 ;這也是我們念佛人常常忽略的一段 , 個前提 念佛人普遍存在的一種錯誤的知見, ,即是我們上週所說 ,欲修此三昧必備的第 ,而這一段正巧是修學一 才能扭轉過來 二個條

#### ・79・持名念佛法門

,一天到晚嘴裡喃喃有詞地念「阿彌陀佛」

,念到驢年也不悟

所以在念佛號之前先要明白:如果只是求生西方極樂,

並

且不求上品上

說 體究念佛之前 相 是名 佛念念相續」 如 有 修學,然後能入一行三昧;如法界緣,不退不壞,不思議無礙無相。」 大藏經這麼厚,有四巨冊共六百卷。所以想入一行三昧,不光是前面所謂 '繫心一佛,不取相貌,專稱名字」而已。當我們隨佛方所,「專稱名字 義,什麼是了義。所以談一行三昧之前 , 所謂 相的話 相 我們的心安住在十法界的這一 法界只有一相。十方諸佛法界,乃至十方的十法界,全部都一樣 一行三昧 行三昧的前一 , 所講的意旨,必須先明白。 就是真如 般若波羅蜜」 , 的這個功夫在修習之前,要先聽聞瞭解般若波羅蜜 應當要先閱讀或聽聞而瞭解般若波羅蜜,然後要如說修學 , 。若善男子、善女人,欲入一行三昧,當先聞般若波羅蜜 先要瞭解什麼是智慧到彼岸 0 段經文這麼講:「云何名一行三昧?法界一相 但是:如果有善男子、善女人想要進入一行三 我們翻譯成中國話叫作 相,繫緣於這一相 《大般若經》 ,這個大前提不能漏掉 。那就是要我們先去瞭解什麼是第 「智慧到彼岸」 的經文很長,像這樣大本的 , 這叫 一 行三昧 ; ;也就是說 , 味 如 也 繫緣法界 (果漏 就 0 , 親證 那就是 ; 於 是 法界只 , 如說 令大 的

生、上品中生

,也不是修一行三昧,那就

不相干。

如果是要修

一行三

味

,

就 應

,

這是

0

先聽

當先 少數善. 聞 能入一行三昧。所以,所謂一行三昧不光只是隨佛方所,專稱名字而已 、閱讀般若波羅蜜之後,再依照《般若波羅蜜經》 瞭解 知識忽略的地方。 般若波羅蜜是什 麼,這樣才能體究念佛 ,才可能修 所說的去修、去學 一行三昧

昧 個大前 , 現在諸佛」 才有 我們. 提 E 可能親見自性彌陀。親見自性彌陀之後才能夠 , 因爲 週也曾提到過:「在念佛的這一個念裡面 。前後對照之下,如何修一行三昧就很明白了 世尊講 ,要先聞般若波羅蜜並且如說修學之後才能 我們學念佛的人,既然要修這個法門就不應當忽略這 , 可 「即是念中見過去、未 '以見到過去 入一行三 、未來

之中 經跟 能看見一切有情眾生的佛性,這便是見到未來一切諸佛。當我們見到一隻蚯蚓 見。未 藏 未來諸佛 我說 人講 , 來諸佛 就 有 0 ·許多人已經見到無量無數未來諸佛,這不是大妄語 請問 這個見未來諸佛 那我請問你:淨土法門的一行三昧講 、現在諸佛、過去諸佛都是這個真如佛性。只要你見性了 : 『未來諸佛還沒有成佛, ,悟了的人就見了 您如何見?』 0 『即是念中見過去 譬如說 他答不上來 :在我們這些 ,而是真實的 、現在 0 你就 我曾 同修

現在諸佛

0

這是什麼意思呢?我曾經問過一個人

(,他自稱修學淨土

,深入經

有是分別對立的話

,那是在一

邊;既然是在一邊就不是實相

如果在有

泊相之

1,空與

不能見實相

,那就是有礙

; 則 此

人所謂的實相

無相

,

定是錯

會

ſ

不是

才是實相。

如果只是落在空裡面,見空而不見有;空與有不能是一的話

爬出了地洞 你說 在地上爬來爬去 啊!我看到了許多未來佛 **,**你說 。」未來的佛也是這個眞如體 啊! 我看到了未來佛 。 ∟ 看到了許多 僅 過去

:

,

的佛,現在十方正在說法度眾的佛,都是這個真如體性 0

滅 議 在持佛名號之中顯現。見了真如佛性之後 了義講的就是眞如佛性 ,然後能 祂不能用意識思議,祂沒有任何的障礙,祂沒有一切的相。這就是實相 無礙 實相 世 算 在 時 無相 不僅只是無相而已,實相是無相也是有相;有相與無相是不二的 , 突然返觀 開示一行三昧之前 入一行三昧。」可見得,要入一行三昧,必須先瞭解什麼是了 。 ∟ 就是說:如十法界、如十方諸佛法界;祂永不退失,永不壞 , 0 念相應 明瞭眞如佛性之後 ,指出修學的前提 ,便覺眞如 ,就能 ,得見佛性 ,在「端身正向 「當先聞般若波羅蜜 「如法界緣 0 方 , 知真如 ` 不退不壞 繫心一 佛 佛 性 , 如說 時 , , 持佛 不思 義 時

쥞 的無相 0 至於 「實相」 我們到實相念佛裡面再來說 , 這裡就不再重複

## 第二章 觀像念佛法門

積經》卷八十九裡面節錄出來。現在唸一段原文,讓大家瞭解 正修行的第二個單元,我們講「觀像念佛」 第一節 觀像念佛法門之經典原文節錄 。這觀 像念佛法門是從

薩……白父母言:「我今欲於如來正法出家學道,願爲隨喜。」父母答言:「莫 爾 菩薩所。爾時大精進菩薩見此畫像 憶想,不起食,念如來、應、正遍知。……爾時……宅神於虛空中現大神力 酥油,不飲漿水。若善 「我當方便令父母存,我得出家。」……「我從今日不食諸味,不昇床坐,不食 作是說,何以故?我今年老,唯汝一子。汝若出家,我等當死。」大精進言: 四千綵女。這些人聽到宅神的話以後,就全部悔過,跟菩薩講: 意是讚歎大精進菩薩,呵責他的父母和他的許多眷屬 説頌曰】來讚歎菩薩,祂說了一首頌很長,我們不細談。這一首頌裡面 況復如來正遍知身,願我來世得成如是妙色之身。」 爾時,有一比丘於白疊上畫如來像,眾彩莊嚴,悉皆具足,持至大精進 、若惡,口不言說,乃至得出家。」……於第六日斷諸 ,心大歡喜,作如是言: ,呵責許多的知識和 「如來形像妙好乃 爾時,大精進菩 【隨意出家

淨天耳

諸佛世尊所說之法悉能聽受

天耳 成就

「淨故

,

諸佛所說之法

聽聞

量

得

無礙 如是

辯

;得普光三昧

,具大光明

天眼

……見於東

方阿

僧

祇佛

五通

,具足

無

;如來身

如

此

如 是

亦復

。」菩薩如是觀如來身,結跏趺坐,經於日夜,成就

念觀於. 汝當飲 無有 如此 佛 Ш 字;一切諸法亦復如是,但有名字。如是名字,自性空寂,無所有, 像…… 其相如是 「如來像者,非覺非知;一切諸法,亦復如是非覺非知 心憶 0 , 寂靜無人禽獸之間 」……時,大精進作如是念:「我今云何觀此畫像與如來等?」復作是念 知者 畫像非見非聞 食 非取非捨,……非實非虛,非生死非涅槃,一切諸法亦復如是 如來。諦觀察已,……復作是念:「云何觀佛?」 善男子!……若欲觀佛 。……如此畫像非覺非作 ,無令殞絕 如 遍知身 此 |畫像非欲界攝 , **,** 非 0 嗅非嘗 ,開現畫像。取草爲座,在畫像前,結跏趺坐 切諸天散花供養 可是大精進菩薩 , ,非色無色界攝,一切諸法亦復 非觸非知 ,當觀畫像 ,一切諸法亦復如是; 0 ,非出息非入息;一 過七日已,…… 【不食七日 0 觀 此 畫像 , 光明暉 。如是像者 爾時 如來身相亦 不異 執 切諸法· 畫疊像 悅 林神……白菩薩 如 如是 , 來 顏色不 亦復 , 復如 如來之身 ,但有名 0 , 正

是名觀

/於深

變

身正

受持不相障礙 0 迦葉 一時大精進勤行精進 ,滿足七日 , 以智爲食 ,不食世供

觀已,成大智慧。以此智慧,悉見十方阿僧祇佛 寶積經》節錄出來的經文。 切諸天散花供養

觀像念佛法門之修證(念佛三昧)

0

迦葉!時大精進不被袈裟

,亦不見佛,不受禁戒……如是

,聞佛說法。】以上是從《大

第二節

法,遙不可得 某一個境界、某一個法門。絕對不能夠斷章取義。斷章取義而想要成就一切佛 大前提 行三昧一樣 欲修這個佛法之前應當先修定力,尤其是要先修憶佛的功夫 修學佛法,如果能修觀像念佛的話,「經於日月,成就 0 我們修學任何一種念佛法門 ,須要先聞般若波羅蜜 ,如說修學,然後才能觀像念佛 ,都要先知道有什麼前提 0 這個法門也 切佛法」 ,然後能夠成就 ,這是一個 但是 和

莊嚴 的部分畫出來。 上面 所以在白疊(白疊就是用很細的羊毛所織成的一張大的布料,它漂白成爲白色,叫作白疊 !很精細的工筆描畫如來的畫像,畫好之後並且用很多種的彩色顏料去加 據 他是依照經裡面講的三十二大人相、八十種隨形好之中 《大寶積經》這一段話說:在那個時候,有一位出家人,他很會畫像 畫好之後 ,拿到大精進菩薩那裡去 。大精進菩薩就是 能夠畫得出來 釋迦

以

### ・85・觀像念佛法門

要如

何讓他們不死而自己可以出家,自然有智慧方便。

他說

我從現在

喜 尼佛的過去生 嘴 巴就講話了, 當他看到那一張畫像的時候,心裡面歡喜得不得了。 他說:「如來的形像,祂的微妙、相好 ,竟然好到這 心裡面 個

0

步,何況是如來眞實的法身以及報身,應當更殊勝,稱爲正遍知身。」

切智,無所不知稱爲正遍知,正遍知的本體更不可思議

0

因此

遍

知是一

又發了個大願:「願我來世可以成就這樣的妙色之身。」所以他就去跟父母說 我現在想要在如來的正法裡面出家、學道。我希望父親、母親能夠隨喜。」隨

說 喜就是跟著歡喜讚歎,不反對而且幫助他。 大了,而且只有你這麼一個兒子,你如果出家後,我們一定會死的 , ,總歸一句話是要把他留住,如果留不住,日夜想念的結果只有一死。當 大精進菩薩就講了:「您們不讓我出家, 而且: 位老人家可以繼續存活,而我也可以出家。」 他們年紀也大了 ,所以告訴他: 「你不要這樣講 可是這二位老人家因爲只有這個獨 說會死,那我要設個方便 所以他是有智慧的 ,我們現在年紀都很 0 好說歹 , 讓您

開始 食還加上不睡覺。「如果有人拿了酥油來(酥油是大補之物)我也不吃,端了水來 的草墊上打坐 ,不吃 切的 東西 ,不坐一切的床座 ;不管您們煮什麼山珍海味 。 ∟ 換句話說 • — 連 概不吃 睡覺都免了 0 而 且 不飮 我只在這 不不

觀像念佛法門・86・ 壞的 我也不喝,端了果汁、果漿來了,我也統統不喝 也不說話,一直到我出家爲止,您們就不會死了。」 一出家,父母您就死了;所以我不出家,但是不吃、不喝、不睡、不飲 , 一切善事、惡事 , 我統統不答話 0 這樣

,

直到我能夠出家爲

止

因我

。乃至不管人家講什麼好

的

天 金銀財寶在庭院中堆積成山,大精進菩薩連看都不看,連動都不動。 , 車輪戰 看看沒辦法了,挑選了八萬四千綵女來,(所謂綵女就是塗粉擦脂 找了好多知識來,親朋好友也來勸他:「爲了年老父母,你不應當出家。」 第一天,父母弄了好多的鮮美飲食,他不吃、不喝。第二天,弄了好多的 , 個個來,來了又走了,川流不息。大精進菩薩就是不講話 ,裝扮得很漂 第三天 第五

存 心 這個法門的前提也是先要知解般若波羅蜜 止遍知身」 在 的 在憶佛,這六天中憶佛憶到全部的攀緣妄想全都斷掉 。在這六天之中既不起來飮食,也不起身走動 0 正遍知身不是那個形像。要注意:形像不是正遍知身,所以修學 ,他念的是什麼?是 只有想佛的 如 個念

法,

亮的女人。)大精進菩薩連眼睛都懶得張開一下。這樣一天過一天,使盡了辦

就是希望他打消出家的念頭。但是大精進菩薩不理不睬,不飮、不食也不

睡覺

在這六天之中他

「斷諸憶想」

。請注意這四個字,這六天之中

他很用

,

#### ・87・觀像念佛法門

憶念正遍知身

當讓大精進菩薩修行才對 以一天之中來來去去,起不了什麼作用) 信服於他,所以現大神力,在天空中作很多的變化。當大家看得目瞪口呆時 女(這八萬四千綵女,一個個來給大精進菩薩看,一天也看不完,因爲大精進菩薩沒張眼 有福報的神,必須要他的境界能夠相配。所以他的神通也是大得不得了。 ) 爲了讓這些|眾生| 我們 :稱之爲天神,因爲他的父母非常富有,宅院非常大,所以要當這樣宅院的宅神,也是很 在這六天之中他的色身沒有損壞 他責備這些知識,不應阻礙大精進菩薩出家,也責備這八萬四千綵 。罵了八萬四千綵女,又責備他的父母,應 ,沒有虛弱不堪。這個時候,他家的宅神 所

千綵女終於懂得這個道理,所以同意他出家,便告訴大精進菩薩說:「現在你 可以出家,我們也不會死了。 , 。」可是大精進菩薩照樣沒有吃喝,沒有起座,繼續憶佛,接著延續到第 以禪悅爲樂。不但顏色不變而且大放光明,他心裡只有一 光明暉悅 。這是什麼境界?這表示他的禪定非常好 但是你總要起來吃點東西,不要讓你的生命 , 所以光明一 個憶佛的念 直放 射出 壞

宅神責備他們無知

0

,跟他們講了一些佛法道理之後,父母、知識和八萬

兀

雖然這樣 ,他仍然不起於座,一 直到過了七天之後,他拿了這一張畫像

。因爲大放光明的緣故,所以一切諸天散花供養

佛呢?這

詩候

, 樹林

有林神

,就來跟

他講

,

他說

:「善男子!你

如果想

要觀

,

如

何

底

觀像念佛法門・88・ 在 拜別了父母 怎樣來觀佛才對?」詳細觀過之後 這張如來的 鋪了草,坐在草上去觀那張畫像。 那兒 他很仔細的從頭髻到腳的千輻輪相,全部觀察完畢。 生活 畫像 0 , 到森: 然後他 林去了 把畫像 0 他去找 展開 , 結跏趺坐就是盤坐 找到 ,知道這樣的觀法不正確 一個很寂靜的 棵樹 掛 起來 地方 , , 端正色身 沒有 掛好之後 他就想:「我到 人能 到底 , 到 , 應該 以正念來觀 他 , 就 只

在 有

樹

前

窝獸

佛 佛 也不是知 跟如來是相等呢?」然後他又起一個念頭 不能覺不能知 樣 的 0 ,不能覺不能 這 時候大精進菩薩這樣想: 0 應當觀這一 因爲這個像是人畫的 , 如來的像不是覺也不是知 知 0 張畫像 這是一開始就 ; 觀 這 ,人畫的像不能覺不能 「我現在究竟應該要怎麼樣來觀 一面 張畫像 ;然後思惟到 不離 ,一直思惟下去:如來的像不是覺 有相 跟佛如 • 來沒有差別 知,一 面不離無 切 的 法 切諸法本身也 相 這一 , 0 那 如 張畫 來的 Ш 作 像

樣的 法 這個 我們 法的現象是因爲我們眾生的心能覺 說 法 , 在 世 間 「若佛出世 有許多法 佛不出世 0 法是什麼 , , 法住法位 ? 所以能夠 因 [爲有 我們的 知道法 法爾 如是」 心 0 感覺到有法怎 , 所 以 它始終是這 有 切 麼

#### 觀像念佛法門 · 89 ·

自性本身是空、寂滅

、無所有

樣生起 法的 梢 有生起 、怎麼樣演變、 、演變、 然後過去了。 過去,法的本際卻始終是如如不動 但是法的本身卻沒有生起、演變 ,不曾生起 ` 演變 過去

一邊是講實質上的有,一邊是講現象上的空,沒有實體。一切的法既然

非知,而法的本身也從不說我是

,如來法身也是如此非覺非知

從來就沒有起、沒有滅,法的本際也是非覺、

過去。

譬如涅槃之法,它不說我是涅槃之法 ,念佛之法從來不說我是念佛之法

善法從來不說我是善法。一切的法,本然空寂

、本然無覺

、本然無知

; 而

是因

體性本身從來沒有生、住 爲眾生有識心在感覺這個法 一、異 ,在用這個法 、 滅 0 所以接下來就說 ,所以說法 : 有生、 觀察這一張畫像 住、異 滅 , 它的

的像」 畫像 是如來的畫像,畫像也只是個名字;一切的法也是一樣,只有名字。」如來的 聞法 是什麼?是名字,不是 我們講它是如來的像,說這是「釋迦牟尼佛的像」 緣覺法 、菩薩法、善法 釋迦如來。 ` 惡法…… 等等,這些名字乃至這些法 切的法也是一 樣 ,可是「釋迦牟尼佛 :或叫人天法或叫 , 它們

<u>千</u>五 百年前 人們看見有 釋迦牟尼佛應化出世 可是 釋迦如 來真實的

身相是什麼?是無生無滅 。二千五百年前所示現的只是一個應化之身,但是真

觀像念佛法門・90・ 切的法 溫 爲。」「非覺非作」,它本身不能生起一個作意 惟下去:「這一張佛的畫像,它不能覺知,不能作任何一切身、口、意的行 實的如來 可摸、不可嗅,不能知道祂是什麼。面對這樣的一張佛像 暖 、我要飲食。譬如這個畫像本身不能生起作意,一切的諸法也是這樣 ,譬如說:涅槃法,它並沒有升起一個念: 空寂、無所有 ,是一個空性。本然的存在而不可見,不可觸 「眾生想要解脫 我要走路、我要涼快、我要 ,大精進菩薩繼續思 ,我要幫助

不不

實的身相也是這樣。以上是從畫像思惟如來的真實體性 眾生解脫。」一切的惡法也並沒有起念:「我要害人,我要叫眾生害人。」 惟法的本際 的本身也是這樣,非覺非作,它本身不起這個作意,不起這個覺照。而如來真 祂的真如,同時思 法

道;善法並沒有說:「我是善法。」「法」是眾生能知法,法不自知。法法如是 法自己不知道自己是什麼法。涅槃之法並沒有說:「我是涅槃之法。」它不知 有呼吸出入。」一切諸法也是這樣:一切的諸法 香臭,也不能用口舌去嚐一切味道。 ,十分莊嚴;可是畫像裡的這尊如來,它不能見,也不能聽聞 接下來又思惟:「就像這一張畫像,它不能見,雖然畫了一尊如來坐在那 身體也沒有觸覺 ,並沒有「知」存在 ,它也不會思惟 , 也不能辨別 , , 它也沒 切的

### • 觀像念佛法門 • 91

界 、 界之法,我是無色界之法。」 没有!如果是色界所含攝的話,它就有色界天的福報和禪悅 無色界之法,只要會修,照樣得涅槃,照樣可以親證真如體性。所以不能說 所攝。」一切諸法也是這樣,並沒有一個法自己說:「我是欲界之法,我是色 是無色界所含攝的話,它應當有無色界心的活動,它也沒有!所以,不是三界 真如,就不能說它是哪一界所含攝 有這個限制。因爲一切法,在事上雖有種種分別,在理上都不離真如。既不離 「這是欲界之法,在這個法裡面一定不能證得真如體性。」沒有這回事情,也沒 色界所含攝。如果是欲界所含攝的話,這張畫像本身就會有欲的需求,可是它 無色界;可是這一張畫像不是欲界所含攝,也不是色界所含攝,更不是無 接下來又思惟:「就像這一張畫像;我們眾生是在三界之中 如果懂得修行,法法皆到涅槃城。色界之法乃至 ,而它沒有!如果 ,所謂欲界 、 色

皆不自知

大 前 有取嗎?它不能取。 . 爲 ,可以觸摸到,可以看得到。「它不是生死、也不是涅槃」:因爲它不是「有 接下來又思惟說:「就像這一張如來畫像一樣,它無取也無捨。」 你說它實在,它卻無常,會毀壞;你說它虛幻不實在,它分明就 你說它不取就有捨嗎?也不是。「它不是實也不是虛」 你說它 在眼

情

,

只

有

「有情」

能夠有生死

, 能夠

取涅

0

切諸

法跟這張畫

像

樣

,

非

取非 具足了五 體性 捨 大精 , ` 非 實非 虚 ` 非生死非涅槃

明三昧 的法 雜 到 心 叫淨天耳 鬼神和天主的天眼 且具足了四無量心 東 0 味 怎 並且 方無量 全部都能聽到 麼 , , 這時 具 有 聽得清楚?可是大精進菩薩就是聽得清楚, 獲得無礙 種神通,所謂 如來的法身 進菩薩這樣觀 0 那不是鬼神 一數佛所說的法時 光光明 候他已經成爲初地菩薩 辯才 , ,他可以看見東方無量數佛 可 0 ,能夠接受。當天眼同時看到東方無量數佛 0 普光三昧就是 見他觀像念佛時功夫已過四禪 因此經由這樣觀像念佛的結果 、諸天天主所能得 :天眼通、天耳通、他心通、神足通 如來之身的 , 說法 , 無礙 我們凡夫會認爲那豈不是像菜市 詩候 ,能夠接受一切人的質疑辯 。因爲這個緣故 《楞伽經》 ,如實的了知如來的眞實之身 0 所以如果有人說 0 他的天耳清淨到諸 裡面 看得分明 |所講的| , , , 僅僅 他成就的 所以此時能得 : 初地菩薩 ,還有宿命 難 晝夜之間 , 場 我開悟 所 天眼 , , 天耳 佛世 並 以 樣 的大 這種 到四 不像 Ħ 同 1 吵鬧 得 通 , .時 乘照 無量 他 到 眞 0 釦 並 普 聽 便

因爲天耳清淨的緣故 , 所以東方阿僧祇佛的每 尊佛所說的法 , 都能

那就請他看看這一段,看他能不能自稱初地菩薩

是初地菩薩

。 ∟

聞受持,不相障礙。此時,大精進菩薩這樣繼續精進勤行,滿足七天。這七天 以諸天才用散花來供養,有天眼的人就能看見。此時「大精進菩薩不被袈裟 之中,以智慧爲食,不吃世間所供養的食物。因爲不吃世間所供養的食物,所

披袈裟、不見佛、不受禁戒,如此觀已,反而成就大智慧? 亦不見佛,不受禁戒……如是觀已成大智慧。」這一段請大家注意:爲什麼不

什麼不出家?本來辛辛苦苦求出家 家有身出家、心也出家,有身出家、心不出家,有身不出家、心出家,有身不 有此理?當一個人悟到真如時,才會真實的明白出家的意旨 披袈裟是什麼意思?就是出家。也就是說這個時候大精進菩薩不出家 ,而且也已經出家了;現在又說不出家 0 出家是什麼?出 。爲

大智慧。」 上週講到 「大精進菩薩,不被袈裟,亦不見佛,不受禁戒,如是觀已,成

出家、心也不出家;總共有四種

髮剃掉,衣服也換成出家人的衣服,這種出家人是換一個家住,出世俗之家

冢,是出世俗的家,住到如來的家,也是一個家。因爲換到如來之家,就把頭

大精進菩薩出家而不披袈裟,所謂不披袈裟,是離了相。我們一般人說出

觀像念佛法門・94・ 思惟 出家 到何 ||處? 披袈裟是因爲有五陰;有色身才能披袈裟,但色身不是我。如果有 、有喜惡的心,也不是神識,更不是物質的色身。既然如此 大精進菩薩的出家,是真出家 已經了悟的 人,就知道在實際理 一地,真實的理是無形無相 出三界的家 。眞如佛性了 了現前 ,那袈裟要披 0 眞 如 不是會 一個色

, 名爲

別 身入滅之後還有報身;報身有三十二大人相,八十種隨形好 了,現在沒有佛了;錯了。入滅,是色身入滅,法身常住,那裡有入滅呢? 披袈裟呢?因爲真如不是物質,不可見,不可觸摸 如不可見,這不可見的真如才是真正的佛。 八萬四千種光 二千多年前 有生命的,它不能動,當然不會去披袈裟。既然沒有五 (便以爲報身就是佛 , 說的 亦不 而沒有一個會思惟的意識心,以及意識心的根源 見佛 就是真如。 ,出現 , :是因爲佛不可見;真正的佛就是真如 每 一種光又有八萬四千種好, 在我們這個世界的 無形無相,不是物質,這個真如才是真的 , 但這個報身也不是真正的佛 釋迦牟尼佛才是真的佛 真的佛既不可見, 無法想像 ,因此不披袈裟 0 真正 0 陰 。天界裡面 心 真如 的佛是真 ,那大精進菩薩 ; 每 一 ` 佛 那麼要大精進菩 佛 ,這個色身是沒 0 ` 以 眾 如 的 種隨形好 爲 生三無差 般 天主 祂 人以爲 口 何能 是眞 ` 滅 應

這些不正當的事情

薩 如何見佛呢?所以說他 「亦不見佛」

戒

`

大

事

漸

制

,

佛陀

轉法輪

人

,

假定每

個

根器不同

,

有

大

作出不如法的 迦牟 他們立刻成爲阿羅漢,所以不必制戒。後來,弟子愈來愈多, 弟子都不會犯錯 尼佛初成立 个受禁戒 事情 僧團時 禁戒是因爲五陰才有之。 剛開始 , 所以有人報告 並 未有禁戒 ,僧團都沒有問題, ,祂將行 世尊 ,世尊因弟子的報告而制定禁戒 所有弟子都當 所謂禁戒是因 從五比丘開始 事 成完美的 制

不如法的事情愈來愈多,所制定的禁戒也愈來愈多。

事情 如 做 有色身、嘴巴等才能做 會有事情變化 不好的 既不是五陰,要如何守戒法呢?所謂 禁戒 那也得要有身體 事情,是五陰才能做,色身才能做; , 是因爲人在世間 0 某些事情的變化 , 0 若沒有腦子裡的意識,若沒有這個意根,又如何去想 如果沒有色身了,要如何做呢?心裡想著邪惡不正 有五陰 , 對僧團 0 因五陰而有人與人的 戒法 有不好的影響, 如殺人、竊盜 ,是我們不可以去做 故漸 接觸 、 妄 語 漸制定禁戒 ; 因 有 不好的 邪淫 接 觸 事 , , 菂 要 道

境界 , 所 眞 以 如 設立 無形 禁戒 無相 是因 沒有嘴巴、 爲 有五 陰而設 色身形像 現在 , 故不受禁戒 大精 進菩薩 0 這樣觀察完成之 親 證 眞

如

的

夠聽聞 夠成 後 的定力最重要 , 就 大精進菩薩成就大智慧 以上 如此大解脫 所說的 方 無量數佛在說法 。功夫有了之後 就是觀像念佛 、大智慧的境界 ,以這 0 因爲 ,要深入地瞭解第一義。第一義深入瞭解並 ,修此法門之前必先修習定力 智慧 他有很深的 他 可 禪定功夫 以清楚地看見十方無量

,

再

加上大悟徹

底

,

敷佛

, 能

,尤其是憶佛念佛

的 惟 像 了 在 諦之後 思惟過後 深妙的 **「然消** 顯示 實際 虚空 是定力,二是深入地瞭解第 知 除 只 無相的 道法身性空 ,從無相的空,再來觀察世間 ` 有 頑 <u>F</u>. 1 , 通 空 才會知道法身是一種空性 , 攀緣 空性 相 , 般 能夠 和 地 0 , 度 散亂消失了 無相 如此觀察深入之後 無量 切相不是法身 無所有 0 一的眾生 因爲無相的意旨已 0 義的聖諦 然後再對著莊嚴的佛的 , 便可 0 總 一切的有 0 , 雖然是空性 進 ·, 住於: 而 切相都是幻化 人很深 中 )經如實了知 ,才知道原來世間 學觀像念佛之前 的三 道 ,但是祂是真實存在 從此 味 畫像 袓 , 暫時 面 ,對身心世界的 , 所以 ` 0 或是塑像 大 而 稱爲 |此之故 的 一切有 有 0 個要件 切 , 成就 直 法界 去思 執 0 都

兼備的特色。

### 第三章 觀想念佛法門

### 第一節 觀想念佛:日 想

文,仍然有可能悟入。所以在適當的時機,加上理上的修持 經》的十六觀,後三觀說的是上、中、下九品往生的事情,前十三觀講的是有 所講的修行法門。觀想念佛的法門,有觀想、有思惟;但主要在觀想的正受 有幾句話 相的觀想 而以思惟作爲輔助 觀想念佛,主要是爲了厭離這五濁惡世、 , 0 雖然講有相的觀想,但也說到第一義的部分。理修的部分 但是如果有利根的人,觀想到某一層次後 。觀想念佛是根據《觀無量壽佛經》所講的十六觀而言。 娑婆世界,而求生極樂淨土的人 ,閱讀到理修的這幾句經 , 是 《觀經》 , 雖 事理 然沒 《觀

害他 企圖要餓死他 希夫人的請求而說。阿闍世王因爲篡奪王位而將其父王關閉在王舍城,並要殺 十三觀的第一觀:日觀。十三觀是 經過兩位大臣的勸阻 章提希夫人,見自己丈夫被關、兒子不孝,所以常常盼望 ,阿闍世王不殺父王,但禁止他人送食物給父王 釋迦牟尼佛因爲阿闍世王的母親韋提 世

0

觀想念佛法門・98・ 中 親 的瓔珞,內裝有果汁供養王夫。因此故,老國王很久仍未死 尊救度 無道之王殺害母親的;若有無道之王殺害母親 兵:「爲什麼這麼久還沒死?」衛兵答言:「王母常身上貼著麵、瓔珞裝著果 來探監 但是他所最依靠的二位大臣就說:「從來只有無道之王殺害父親 將自己身上黏著的麵剝下來,讓頻婆娑羅王吃。有時候 0 她常把麵粉炒熱,和水及酥蜜,貼在身上再穿上衣物去探監 0 但我們不能搜身,故國王不死。」 ,我們就該遠離 此時,阿闍世王就想要殺害母 0 , 阿闍世王就問衛 她身上 兩位大臣 |掛著許多 ,就沒有 0 到了牢

<u>,</u> 手按劍,倒退出宮。此時,阿闍世王知道事態嚴重,就慚悔說:「我不殺母后 韋提希夫人卻因此被囚禁 請您們不要離開。」這樣,總算老人家可以存活,老王也因而不死,但是 0

0

之後

,

章提希夫人在牢獄中面對靈鷲山跪求

世尊:「弟子過去生作了什

麼

惡業 別的殊勝世界去。」世尊就以其佛力示現十方無量佛世界。韋提希夫人看過之 者、富樓那尊者飛空而至爲他說法 羅漢亦從空而降 就從靈鷲山消失 而生了這麼不孝的兒子?我不願生於五濁惡世,願世尊救度弟子 。章提希夫人說:「我不想在此五濁惡世再生存 , 而出現在地牢之中 0 韋提希夫人求 ,頻婆娑羅王雖被禁閉 世尊,世尊出現後 , 但是常· ,希望能夠到 有 , 大阿 **|連尊** 世 僔 同

作白日夢時的那個想,挪到此時來用

。若模糊不見了

,

就張眼再看一、二秒

後說 傳法之前先放光照頻婆娑羅王, 極樂世界最好 但如何到那裡去?」 使他遙見 世尊才教他日觀等十三種觀想的 世尊攝受於他 ,於是虔誠頂

:

,

禮 , 而 斷五下分結,成阿那含。此是觀想念佛法門的緣起

福 ,才好修行觀想念佛法門 欲修 É 觀之前 , 要修學淨業三福 0 , 即我們前 面 所說的事行部分;

有

H 想, 即是在日沒時用想的方式來觀。很多人修觀想不能成就,是因其心

夠不夠莊嚴和細緻?如法不如法?因此 想 仍有形色,很清楚,和晚上作夢是一樣的,接著才去觀察它。作白 用在觀而不在想;觀想要成就,應當先用想,想成就之後,才開始用觀。所謂 而不是「觀」 譬如打坐時作白日夢,但又心裡很明白自己在作白日夢,這時 ;觀想一定要從想入, , 觀是想成就之後用觀來觀察我們想得 《觀經》 裡面處處要我們用想 Έ 夢時 候白 譬如 日夢 , 是

係 說:人不是生來就瞎眼、生盲的話,有目都能見。目之能見,是因爲心的關 太陽將 起來去想太陽 , 有心便能想 下山 蒔 , 對著太陽來觀想, 。目既看過太陽,我們心裡就去想太陽,並以實物來練習 (注意想時不要用觀 眼睛對著太陽正心正念來看 亦不可 用眼睛看 0 想那個太陽就在 看 過了 心中 眼 0 即 如

陽,這就是初觀成就;此觀比較容易。

鐘

,

再

閉

眼

練習

0

經過幾個傍晚練習之後

,

只要作想

,

心中

卽

有紅

通

通的

太

# 第二節 觀想念佛:水想

明 冰,沒有泥土。 心不分散,了了分明後 , 但知道它是水 第 觀 水 想 ,非常明瞭,心不可分散 0 先要想西方一切都是大水, ,想水漸 漸凝結成透明的冰 , (因爲往往有人作水想時 遍 , 布 整個西方大地都是透明的 切 處 0 這 ,心會分散 水很 清澈

然的 第想成後 剛所作 色 光 很漂亮 在冰想成就之後,開始想透明的冰有一些顏色,好像琉璃一樣透明的 的七寶金幢 ,很透澈 ,觀察有無漏失 0 即是西方極樂世界整個都是透明的琉璃世 0 再想琉璃地無量 0 這個 七寶金幢把極 無邊 |樂世界的廣大琉璃地支撐著 ,非常廣闊 0 再想琉 界 0 璃地的 琉 璃 地內 下 0 外均 方 每 , 是金 有自 [淺綠 個

樣在照射整個極樂世界的琉璃地 每 四千 面都是百種寶珠 此 時 種 颜色 再觀想支持著琉璃地的金剛七寶金幢有八個面 各不 相同 所成 , , 每 照映著整個琉 一顆寶珠都放出 璃地 , 一千種的光明 那就好像有千萬億顆的太陽 , 面 與面之間 ; 每 種光明, 有 榜柱 內

### 101·觀想念佛法門

隔 都觀想分明之後,再想這些極樂世界的七寶,每一個寶都有五百色的光,這五 射到天空都形成花的模樣,好像是星星月亮一樣,聚集在虛空而形成光明臺 色光,每一種光都好像一朵朵的花一樣,又好像天空的星月一樣。這些光照 用七寶在間隔的地方,將之莊嚴起來。整個極樂世界琉璃地上的各種莊嚴 琉璃地很莊嚴,其上有許多銀柱子,銀柱之間有黃金作的繩子 ;分成 些間

階段日觀 無量樂器來莊嚴。從一 成就以後再觀察所想的境界是否了了分明。將每一觀分成許多階段,逐步的隨 知是否了了分明,則要用觀。觀察到某些部分沒有了了分明時 然吹奏出苦、空、 這光明臺上有樓閣 ,想多觀少;第二觀,要用多一 無我 切七寶所放散的光中吹出八種清風 ,是由千萬百寶所合成。在光明臺兩端各有百億花幢 ` 無常的聲音 、觀想到此地步, 點觀 0 當我們每想 水想功夫成 ,這些清風 部分成 , 就 要用想 就 就 會使樂器 時

第

,

欲

想

### 第二 三節 觀想念佛:地想

想隨觀,較容易成就

完全具足。第三觀則要練習眼睛張開時 第三觀 :地想 。上述之水想,是坐下來在靜中閉眼觀想 ,仍可看得到、 想得出來。除了吃飯時 , 觀 察到 很細

觀想念佛法門主要在滅罪,罪業重的人大多執著有相,故觀想念佛最適宜。第 觀法。爲什麼呢?因爲第三觀成就時 樣了了分明 觀成就時 佛陀又說:如果未來世的一切眾生,想要解脫生死的苦,應告訴他地想的 ,既可滅除八十億劫生死之罪 ,即是第三觀成就 ,叫作粗見極樂國 ,可以除掉八十億劫生死之罪。 ,一旦捨離報身時

以外,大部分時間都在作水想,了了分明即是第三觀

地

0 直到

7動中的觀想功

### 第四節 觀想念佛:樹想

佛三昧。

;不光是極樂世

|界,別的世界也能夠去

。這已經是三昧,但此三昧仍不是念

,必能往生淨

佛

威

請注

意

!

行樹 的道路 萬公里高 第四觀 每棵樹高有八千由旬 쩨 ,比喜馬拉雅 : 樹 旁都種植七重行樹。 想 山高太多了 想極 |樂世界的寶樹 由旬是四十華里,約二十公里) 七重行樹 0 , 是路的左右都各種七排樹 要想第三觀裡面由 ° 棵樹 |黃金繩所間 約有一十六 這七重 隔出

各不相同的珍寶顯現出不同的顏色。 寶樹 有七寶所形成 的花 ` 樹葉 如此 猶如世間 **,** 有花 棵樹觀想成就之後 ` 葉 , 但均 中 Ł 觀想 寶所 形 一 行

### 103·觀想念佛法門

明 行觀 想成就後觀想二行;直到觀想成兩邊各有七行 樹完成 後 , 再 觀想極樂世界大地的無數黃金道 0 觀想一 與行樹 條 黃 , 每 棵 金道及兩旁 樹 想分

宮殿 珠 的 放 摩尼寶 所織 [寶 月 散出 花葉 網 母 來作 妙花宮殿之中有諸天童子。 成的 ,散發出金色光明;玻璃色的花葉,放散出紅色的光 車渠色的光;車渠色的花葉,散出綠真珠 有 樹上的花朵與樹葉,都是由各種珍寶所形成 每 七層 寶網 爲樹上所掛的 摩尼寶的光,可照一百由旬, 0 , 每 七層寶網之間有很大的間隔 顆珍珠都散放 切裝飾 每位童子身上所掛珠寶爲五百億釋迦毗 , 這些 光明 珊瑚琥 0 這張 如同百億日月所照的 , 每一間隔各有五百億 珀 色的 珍珠寶網上面 也都放 光。 ,顏色間雜莊嚴 光 並以 ;瑪瑙色的花葉 0 樹上 珊 還有六 瑚 光 虚 琥珀等一 , 座的 張同 空有 無法 琉 楞伽 妙花 樣的 妼 璃色 切

樣 之間 0 那些花爲黃澄澄的金色 生各種的 極樂世 每片葉有 界的 妙花 所 千 有 , 種 **`**寶樹 花上有七寶果 顏色 , ,從金色中散放出來的光明 每行每 猶 如 棵均 0 百種 每片葉縱 很整齊排列 美麗的 廣正 圖 畫 等二十五 , 樹 如同 如 葉不 冒 旋 天 由 會互相 火輪 旬 所戴 (長寛約 , 的 潼 許多旋 選路 五百公

網 輪在樹葉中生出許多果實 故在極樂世界可見到一切的佛國,即是此道理。如此 妙花宮殿 這些 |寶蓋中映現出三千大千世界的 ,諸天童子等一一觀想分明,是第四觀成就。此觀比前細膩 ,這些果實 ,如同大光明寶瓶一 一切佛事,也示現十方的 ,整棵樹連同空中七重寶 樣會化出無量的 切 佛 |幢幡 國 但

仍屬觀想三昧,不算觀想念佛三昧

# 第五節 觀想念佛:八功德水想

第五觀:八功德水想。極樂世界有八個大水池,每一水池都是七寶所作

的砂子 寶作成 水池旁有水渠 水 池裡外鑲的珠寶都是柔軟的,是由如意珠王所生,每顆寶貝均有七種顏 ,雜色金剛 不會滑倒 , 均由柔軟黃金作成 鋪 0 底 八大七寶池內和池邊水渠內充滿八功德水 ,水渠底是雜色細 小的金剛寶作爲 水水 池也是以七 下邊鋪設 色

往生去的話,這才只是八個七寶池中的一個而已 現在大 在每 約有六十億 個 水 池裡面 0 , 如果我們現在這地球上的所有人,不論男女老少一起 各有六十億朵七寶蓮花 0 我們這個世界上, 地球 的總

這些 觀想而成的七寶蓮花有六十億朵 ,每一朵都一樣大,叫作「一 蓮

### 105・觀想念佛法門

尼水流注花間

,

尋樹上下」

,

講來講去好像錄音帶

直放音

凡是有受皆

有生是苦、心是無常,世間是無常、所以是無我,所以是空,都是講這

摩尼水就是寶珠所成的水。這種水順著蓮花的空隙,上上下下的時候 朵花跟另一 朵花的空間有 「摩尼水 ,流注花間尋樹上下」 0 摩尼就是寶珠 ,自然會

華

,

專

圓正等十二由

旬」

,直徑大約是二百四十公里

,

所以這

個花很大

0

在

每

樂世界馬上花開見佛,具足無生法忍及各種神通,那不是一般的人。一般的 内外不相見 到了那邊 演說苦、空、無常、無我以及六波羅蜜。另外還有讚歎諸佛相好等 有的人往往誤解,以爲是往生到極樂世界,就一切具足了,其實往生到極 ,要在蓮花裡面 , 般往生的人就在裡面坐。這一 坐。爲什麼要在蓮胎裡面 坐短的半天 坐呢?那個蓮花含苞待放 , 長的 一 天 、七天

十天那

可不一定。那裡的

天是我們這裡的一

個大劫,一

個大劫算算是多少個

蓮胎 管它了,反正就是一個大劫 地球的年?有人算幾千億年,有人算幾百億年 裡作夢去打妄想 ,十天就是我們這裡的十個大劫 裡面很清淨 。我們在那裡面就是要把過去生的 , 讓我們不起妄想 。坐在那裡面作什麼?坐在那裡面不是讓我們在那 ,這樣經過半天或一天或者 , 那麼長的時間 ,有人算過二千多億年,我們! 一切惡業的種子消除掉 ,坐在裡面聽什麼?聽 旬 旬 。 在 是十 茅

呢,

將來捨報到了那邊,比別人又快過好幾倍

106 • 間 開悟,得無生法忍,所以不是一到那裡就萬事ok 佛了;那個時候才會蓮花開敷!或看見佛或者看見化佛化菩薩爲他說法 0 我們如果知道這個道理,何妨在今生中,以有生之年,先去修學一部分 整個的 然後又教你一 八識田已經改變了。改變了之後就表示這個人的根性 些解脫之法,像六波羅蜜的法。在蓮花裡面坐到了一 0 ,已經 ,才能 可以見

段時

法、 出金色的、很微妙的光明;這個光明不停的變作百寶色鳥 色組成的莊嚴相的 僧 接下來說,這個水池是由七寶所造成的;七寶之中有如意珠王,它會放射 , 和讚歎念佛、念法、念僧。這樣的觀想就叫八功德水的觀想,這是第 鳥 , 牠的聲音很和悅優雅,吐出來的聲音都是在讚歎佛 ——一百種的珍寶顏

## 第六節 觀想念佛:總觀想

五觀

樓,這一些閣樓裡面 些分界,現在觀想這些分界裡,每一個區域上面各有五百億的珍寶所成 第六觀 :總觀想。 ,有無量諸天,在那裡面奏天樂。這些寶樓上面又有許多樂 要觀想極樂世界的眾寶國土 0 我們前面 說極 樂國土有 的閣

### 107·觀想念佛法門

,

世

尊講完這句話之後

,

彌陀世尊跟

觀世音、大勢至兩大菩薩就

出

現

1

這一 器 多人覺得奇怪 合併觀想,叫作粗見極樂世界寶樹、寶地、寶池。又叫作總觀想 只是要看各人有沒有那個因緣聽到 , 些樂音裡面也說念佛、念法、念僧。這一些念佛念法念僧的聲音 虚懸在空中 在第七觀之前 ,但是我們到後面無相念佛裡面就會作解釋,我們這世間 ,莊嚴有如天寶幢一樣 , 佛陀先爲韋提希夫人說明,第六觀觀想成 了。 這 一 。不必去彈奏它,自己就會發出樂音 觀,就是把前面的第三、四、 就時 , 可 , 也有 我們很

, ,

無量 接著就告訴韋提希夫人說:我將繼續爲妳說明消除苦惱的方法 及以後的觀想 一億劫極重惡業 ,你們學會之後,也要廣泛的跟大眾分別解說 (不是普通惡業,是極重的惡業) 0 命終之後必定往生極樂國 ,那就是第七觀 以除掉 王

陀佛的話 的眾生要怎樣才能夠看得見西方三聖?」 稟告說:「我今天因佛的力量,所以能夠親見無量壽佛和兩大菩薩, 這時候韋提希夫人看見西方三聖之後,趕快接足禮拜。然後她就跟 出現的時候光明熾盛,沒有辦法完全看清楚西方三聖的聖相 應當先在七寶地上作蓮座想,這就是準備進入念佛三昧的觀想 釋迦世尊就告訴她如果想要觀想 ,因爲太亮了 釋迦世 可是未來 阿彌 算

### 觀想念佛 |座想

樹

筋

庸 的

裝飾 足一 每 片花瓣有 花臺又用 巨大莊嚴的蓮花中 各有二百五十由旬 葉的葉片是平的 樣 個 百種珍寶的光彩顏色 這些 脈 再 每 ,每一片花瓣有大有小,最大的在最外面 0 都有 觀想這八萬四千瓣的每 八萬 這些花瓣因爲很大 佛之前先觀蓮座 萬 |寶蓋也是七寶合成 顆摩尼珠王都有千種光明 金剛 四千脈 八萬四千種光,必須要觀想到清楚分明。 可 甄 -央有個花臺。 • 是有 叔 , 片花瓣觀想完成之後,觀想這 迦寶 看起來就好像天畫一樣 , 0 些部分成條狀 這蓮 每一片蓮花有八萬 ,一定要有花 梵摩尼寶及妙珍珠 , 遍布: 這個花臺是用釋迦毘楞伽摩尼寶作成 座上的蓮花有八萬四千瓣 片花瓣與花瓣中間 於極樂世界琉璃地上。這朵八萬 0 每 脈支持 分歧 顆寶珠 四千脈。 0 ,高於葉面 網莊 再想每 。最小的在最裡面 ,不然軟綿綿的 王放 巖 一朵蓮花有 , 起 出 接著說明這朵非常高 所謂花脈譬如葉脈 都有百億摩尼 花瓣的 的千 來 , ,先想其中一 就好像人 0 -種光明 在這蓮花臺上 就 八萬 八萬 倒 ,其長 手上 四千瓣 珠王 四千 四千片 了 這個 瓣 會形成 來作 (與寬 有 脈 每 ,

有四柱寶幢

每

個寶幢是覆蓋在蓮花臺的四根柱子上

,

每

個寶幢有如百千

蓮 的

### 109・觀想念佛法門

然後接著話鋒

轉

,講到理上來,世尊說法

, 有 事

有理

,

初善、

、後

善

有時說法爲適

應眾生根器而偏於事

,

但也會講一些理

0

有

的

時

候婦

於理

三天) 極樂世界的每 萬億須彌山 金剛臺 八萬四千種光,每一種光又形成八萬四千種不同的金色。 ,這個 然後世尊說:這個妙花臺 都有五百億的微妙寶珠,來作爲莊嚴和照明之用 有的時候變成珍珠網 Щ 0 作花座想,包括蓮臺寶座寶幢光明的觀想,這是第七觀 每 一處國土,在每一處國土作出許多變化不同的相貌 寶幢上面都有寶縵,寶縵有如夜摩天宮 `` ,是法藏比丘 有的時候變成雜花之雲,在十方隨意變現 彌陀世尊未成佛之前 , 每一 一樣 每 種金色都照射到 (夜摩天宮在欲界第 顆 寶珠 , 有時候變成 又放射出 而作

非常清楚;好像在鏡子裡看見自己的面相很清楚一樣。 花瓣,每 而 成 就的 可以減除五百億劫生死之罪,一定可以生極樂世界,這個是在相 0 顆寶珠,每一顆寶珠的光幾種、如何變現,以及臺幢,都要觀想得 想要念 ,先要作這個第七觀,觀這個妙花座,不可以作其他觀想。 彌陀世尊的話 (這裡所謂的念 「阿彌陀佛」 如果能夠觀 ,是觀想的念佛 想成就 發了大願 每 ,不是持

持 佛的時候,先要懂得一 也 會講 些事: <u>谗</u> 0 些知見,便說 現在就說這個花座想觀察完成之後 「諸佛如來是法界身 接下來要 ,遍入一 想佛 切眾生心 想

是佛 想中 也不容易增強,所以叫他觀相。但是也跟我們開示:因爲諸佛如來祂是法界 又爲什麼叫我們觀這個相?因爲眾生心愛攀緣,叫他觀個無相 這就是說 ,是故汝等心想佛時,是心即是三十二相、八十隨形好。是心作佛,是心 諸佛正遍知海,從心想生。」 , 十方無量如來都是法界身,法界身無身可見,既然無身可見, ,觀不眞切,定

觀想成就的人,他本身的自心就是三十二相,就是八十種隨形好。 說:如果有人心裡觀想佛有三十二種大人相、八十種隨形好的時候,其實這個 彌陀世尊成就的時候 若有五百億眾生觀想祂,祂就能入五百億眾生心想之中。世尊又進一步開 固定的相,祂就不能進入眾生的心裡面去,只有非形非物的法界身 身,法界之身非形非色非相,所以能入眾生心想之中。 人眾生的心想之中。既然是這樣,便可以無限制的,完全的出現在眾生心中 這個心的本身也就是佛 獨自完成觀想 , ,這個觀想的心就是報身佛,因爲這個觀想不可能 而觀想成就也不可能離開佛心。所以成佛作佛就是這個 (報身佛) 0 因爲諸佛一切的正知正覺 如果如來的身有色, , , 當他觀 切的智慧 才能夠進 離 開 想 眞

我們剛開始講觀想的時候,就提到:要觀想就要像作白日夢一樣的心,才

都從這個心想之中而產生

### 111·觀想念佛法門

想得起來,要以意根的作用來想,以意識來返觀 觀想的心就是報身佛 化身佛 裡面的 夢境妄想除掉 但是說起來容易 ;將來成爲報身佛也是那個心,所以應當要一心繫念的觀 ,那個能想的 ,作起來難 心就是報身佛 。所以當我們能夠這樣觀想的時候 0 0 夢境、 作白日夢的時候 妄想、能觀之心 , 把白 那那 則是 日 夢 個

# 第八節 觀想念佛:想像觀 (粗想見極樂世界)

無量壽佛的話,應當先想有一

尊佛的形像

,祂坐在剛才觀

彌陀世尊

接著,要觀想

樹 想成 以清楚的看見整個極樂世界七寶莊嚴的寶地、寶池 這個時候心量已經非常廣大,很清楚的觀想成就,好像在看自己的手掌一樣 E 0 跟 的花座上面 , 這 眾寶羅網滿虛空中 |個花座想和 。在這樣觀想的時候,心眼開了 彌陀世尊坐在花座上面的莊嚴相 ,這個時候包括前 面的地觀 , 立刻成就極清淨天眼 、寶樹行列 ` , 合在一 水觀整 , 起配 一個的全部合起 諸天寶縵 合觀想 , 便 依附 可

朵蓮花與花臺。 我們看是在右邊) 這樣觀想之後 這左右兩邊的花座上面都坐有菩薩。 , 花座上面坐的是 ,還要觀想 彌陀世尊連同花座花臺, 觀世音菩薩,另一邊的花座上面 在 祂的左右 彌陀世尊本 兩 身的左邊 邊各有

觀想念佛法門・112・ 妙法 這 的 光。這些光是金色的,照耀極樂世界所有的寶樹 的時候 多寶樹的每一棵寶樹下面 大勢至菩薩 西方三聖一樣 種觀想成就的時候 。出定入定恆聞妙法。蓮宗初祖慧遠大師,就修到這個地步。 , 我們所觀想的西方三聖,不需要我們再觀想祂們放光 0 兩位菩薩跟 ,只是比較 ,就會聽聞水流光明和諸寶樹 ,都出現三朵蓮花。每一 彌陀世尊一樣的放光。而當我們這樣觀想三尊完成 小。 遍極樂世界所有的寶樹下都同 。然後再觀想整個極樂世界很 朵蓮花上面都是跟剛剛觀 鳧 不確 樣 ` ,祂們自己會放 鴛 有 西方三 這很 鴦 ,

生必可修成念佛三昧 全相同 觀而得念佛三昧 不是細觀 0 如果有所不同那就是妄想,如果完全相同 ,是粗想而已,這是第八觀 (明心見性 (親見自性彌陀) , 。此觀修成時 也就是說,今生必能繼續深觀 , ,即是粗想見極樂世界 除無量億劫生死之罪 , 修成第九

易,定力必須非常好。還要練習到出定時也能夠不散失,跟

《觀經》

所講的完

皆說

聖

想

# 第九節 觀想念佛:遍觀一 切色想(念佛三昧

的 身相光明 第 九 觀 0 遍 無量壽佛的身相 觀 切 色想 0 此觀 ,就像百千萬億夜摩天的閻浮檀金 更細膩更偉大 0 此觀是專門觀 , 想 所放出來的 無量 佛

### 113·觀想念佛法門

的

身邊都有兩尊化菩薩作爲侍者。

接下來觀想,無量壽佛有八萬四千

種的相

眼 麼大 必須 水 十萬億的 海的 有 表 有白 無限 如 0 那 四個大香水海那麼大,而且清白分明。 然後觀 由 毫 廣 那 旬 個 右旋 大 由 海 , 想佛眼 他的恆 0 , 要知 才能觀想 個 , 好 恆 清 像 香水海有多大?去看 河沙數由 河 沙數 銀 淨有如四大 河旋系 無量壽 前 旬 旬 就不能想像了 , 佛無限廣大的身相 海 猶 如 無量壽佛身量無限的廣大。修此 0 這 漩 個海不是我們這個 渦 《華嚴經》 0 然後祂身上每一個毛孔放 這白毫相 , 現在 就 0 說 想好之後要想 的大小 知道 不只是六十萬 7 地 球 像 0 無量 Ė  $\mathcal{F}$ 的 個 他的 億 |觀者心量 海 須 射 佛 彌 畄 的 是六 是 枫

 $\prod$ 

那

都像

個須

彌山那麼大

0

的

佛

香

那

種金

色

0

佛身的

高

有六十萬億那由

他恆

河沙由.

旬

0

條

恆

河的

每

顆

細

沙

圓光 員 有佛光芒照射 淨平等覺經》 光範圍是百億個 然後再想祂的圓光裡面有百萬億那由他恆河沙數那麼多的化佛 , 世尊又說 就 像 百億三千大千世界 裡面 :再來要想 一個大千世界 說 銀 , 河旋系。 有佛光芒十丈,有佛光芒百丈, 彌陀世尊的 ,有佛光芒照射無量無數的 0 身旁圓光就有這麼大, 個三千大千世界是 圓光(圓光是指佛身周圍的光) 所以能光照 個銀 百千 有佛光芒照 世界 河 系 0 , 每一 無量 無量 射千 無量壽 在  $\wedge$ 尊化! 〈無量清 無數 壽 由 佛 佛 旬 的 的

`

有

這樣

觀想念佛法門・ 114 . 四千種 好 能夠很分明的看見 的光明相好和 每 的 光明 種相好裡面各有八萬四千種的隨形好 化佛 , 每 ,沒有辦法完全清楚的說出來,要靠憶想的人自己心地之中 種光明都遍照十方世界的念佛眾生,不捨一切眾生 0 然後每一 種隨 形好 裡 面

中 是說在看 不和 ,祂們不是重疊在一起。這裡所講的「見十方一切諸佛」,不是字面上的「見 已經沒有剩餘的空間可以容納十方 無量 看見了 所觀想的 壽佛的無限廣大的身相和無量 無量壽佛的這個身相的時候 無量壽佛的這一個莊嚴身相,就同時看見了十方一切諸佛。這不 無量壽佛身相重疊在一 ,同時跟十方一切諸佛的身相 一切諸佛身相 無數的化佛化菩薩 起,怎麼看得見十方一切諸佛?實際 但是 ,充滿了 , 如果十方諸佛身 觀想者心 重疊在

第八 叫作「觀一切佛身」,不是指一切佛的應身報身, 次第完成了 段經文解釋剛剛所謂的「見十方一切諸佛」不是指看見一切佛的色相 「見十方一 觀完成的時候 , 切諸佛」 而 Ħ 同時「見十方一切諸佛」,才叫作念佛三昧 一定能在現生中成就念佛三昧 , 這才是念佛三昧。這個階段的觀想功夫完成的時 , 而是法身 現在 講 。那麼我們要引用 · 這 一 0 前面第 觀 修 成 、觀說 , 而是 同 候

十方一切諸佛」

0

如果依文解義,就會

「三世佛怨」,因此

,觀想念佛的這個

時

下

### 115·觀想念佛法門

指親見自性彌陀 明心見性

界 無緣 慈,這才是大慈悲。到此地步,明白真如佛心,親見自性彌陀時,便見自己與 如 祂是無緣慈、 以爲大慈悲是有慈有悲。沒有!大慈大悲 不是看見十方一切諸佛的身相,而是說明 「心眼開明」 ―― 0 凡是眾生有所念, 並眼見佛性 此觀修成時必能一念相應,見到自性彌陀,知道如何是佛心!如何是眞 慈 , 攝諸眾生」 來這一段經文說「以觀 無緣悲。因爲無緣慈無緣悲,沒有慈沒有悲 。諸佛的心,就是大慈悲的心,這個大慈悲叫作無緣慈。 0 從這一段便可知道前面所謂的 祂就有所應,不必限制特定的因緣或對象,這 佛身故 , 亦見佛心。諸佛 阿彌陀佛 ,沒有慈、沒有悲 「即見十方

開悟的

、所親證的境

心者,大慈悲是

以

一切諸

佛

得到無生忍 第九觀修學完成之後,在這個報身壞掉之時,他一定可以生於諸佛之前 想 無量壽佛的時候 ,要注意有個要領 ,要從其中 的一 種相好先

十方一切有情眾生皆是佛,所以稱爲「觀一切佛身」,「見十方一切諸佛」

,

所

以能

攝

取

切眾

; 因

爲

丕

吅

無緣

0

見 的白毫之相能夠觀想得很清楚的話 所以不要聽到前面那樣講,就害怕了。第九觀成就的時候 先想祂的眉間毫相 ,這個白毫相要觀想得非常清楚 , 其他八萬四千種的相自 , 非常 然而 諸佛會現前 分明 然就 如 口 (果) 眉

觀想念佛法門・ 昧」 所以,真正的念佛三昧就是親見自性彌陀;何以故?「以見諸佛故,名念佛三 各住世多久」。會跟你預記,這叫作授記。這是第九觀 什麼,轉法輪幾遍,率多少聲聞眾,度多少菩薩眾,正法住世多久,像法末法 你授記,會告訴你:「某某人,你在多久以後成佛,佛號叫什麼,佛國世界叫 0 自此觀起至十三觀止,皆是念佛三昧,已見十方諸佛故,已入實相故 —真正的念佛三昧

# 第十節 觀想念佛:觀觀世音菩薩眞實色身想

第十觀:觀

觀世音菩薩眞實色身想。想「觀世音菩薩」身量有八十億那由

好像 菩薩聖像的天冠裡頭的 成的。這個天冠的中央前方有一尊站立著的化佛。很多畫佛像的人把 身光裡面顯示出五道眾生的一切相。頂上有天冠,天冠是用毘楞伽摩尼妙寶作 項圓光(就是頭光) 金光裡面透出玫瑰色,這叫紫金色),頂上有肉髻。這肉髻想成之後,接下來想祂頸 他恆河沙由旬,祂的身體是紫金色(所以有人用天眼看見 觀世音菩薩示現的時候,祂的 釋迦牟尼佛一樣。每一尊化佛都有五百尊菩薩和無量諸天作侍者。 ,祂的臉有百千由旬那麼大。這個圓光裡面有五百尊化佛 彌陀像畫成坐佛,是畫錯了,應當是立佛。這一尊立 觀世音 祂的

佛

、高有二十五由旬

顏 每 色, 尊化佛又有無量無數的化菩薩作侍者。 然後 放射 要觀想 出 八萬 觀世音菩薩的面 四千種的光明 ´; 每 相 , 如黄金色;眉間 個光明裡面 然後再觀想這些無數的化佛化菩 又有 **注無量** 的毫相是由七寶所 無數的 百 千化 佛 成的

薩

,

變現自在

,遍滿於十方世界

此 種畫裡面 手指尖端 瓔珞現出一 觀世音菩薩的手臂就像紅蓮花的顏色,有八十億的微妙光明作爲 I 各 有 , 每個指端各有八萬 切的莊嚴佛事 八萬四千種的顏色, 0 然後觀想祂的手掌有五百億種不 四千 種的 每種顏色放出八萬四千種的 畫 ,好像 節文 , 可 以 钔 光 出 同蓮花的顏 來 這 瓔珞 樣 種光是柔 ; 色 每 , 這

的 軟之光,不會強烈刺 寶手來接引眾生 眼 ` 讓人家睜不開眼 睛 , 所 以能普照 切 0 就 是用這樣

,

・117・觀想念佛法門 跟 彌 成就之時  $\pm$ 滿 百億的 腳底也有千輻輪相 無量壽 接 想到 下來想 光明臺 , 叫 佛 這裡 作 足」 樣 朝 0 , ; 只 腳踩下去的時候 便知 0 觀世音菩薩眞實色身想」 有祂頂上的 祂走路時 足底 觀世音菩薩行步時的無比莊嚴 有千輻輪相;佛像的手腳掌上有千 ,只要把腳一 `肉髻和不見頂相比不上 , 那可 妙了 抬起來,腳底千 , 0 有金剛 這是第十觀 摩尼花 0 至於其 無量壽 -輻輪, 輻輪 布 他的 佛 散 相 0 身 這樣觀想 切 觀世音菩 就會化成 相 , 莫不 ,

詳細的去觀想分明。欲觀想

觀世音菩薩的話,要先觀想頂上的肉髻,然後想

罪 想的人,不會遇到各種的災禍,一切的業障全部除盡,並且除掉無數劫生死的 。像這樣的大菩薩,只要聽到祂的名稱,就獲得無量的福報,何況是這樣很 要觀想 觀世音菩薩的時候 ,先要有一個觀念,這個觀念是:能作這種觀

# 第十一節 觀想念佛:觀大勢至菩薩色身想

祂的天冠,其餘諸相再次第一種一種加以觀想,這個是第十觀

樣 光來普照一切 《觀經》 的光,除了有眼通的人能看到以外,還有個意思,那就是智慧光的意思。所以 勢至菩薩還有個名稱,叫作「無邊光菩薩」。因為祂的光無量無邊,祂以智慧 。祂有一點不同,祂全身光明照耀十方無量數的佛土。祂的光也是紫金色 觀世音菩薩的光一樣的顏色,有緣的眾生就可以看見了。但是這種紫金色 第十一 講:「但見此菩薩一毛孔光,即見十方無量諸佛淨妙光明。」 觀:觀 ,讓一切見到祂的智慧光的人能夠永離三塗之苦,永遠不入三惡 大勢至菩薩色身想。大勢至菩薩的身量和 觀世音菩薩 所以

般人解釋 大勢至這三個字是從祂的另一個威德上來說。說祂行走的時

道

所以祂的名號又叫作「大勢至」

### 119·觀想念佛法門

嚴高 候 又叫祂 大勢至菩薩 十方世界都震動 顯 好像極樂世界寶花一樣 ,在地動之處就示現出五百億的寶花 。當祂坐的時候 ,七寶國土 每 **,** 朵寶花都是莊 時動搖 ,所以

是稱祂爲 大勢至菩薩的原因主要還是在於剛才講的無邊光。因爲祂的

光呢?這就是《觀經》 光是智慧光,若有眾生被照到,就永離三塗之苦,永遠不入三惡道。這是什麼 說理的部分;被這智慧的光照到,就是指開悟 ; 當 一 個

人悟道了,親見自性彌陀之時

,他的心就同時放光

。如果他爲人說法

,一心而

不以染心說法 大勢至菩薩的無邊光所照耀。十方虛空無數佛世界的每一個世界的念佛人中 ,他就會放光。有天眼的人就能見到 0 我們說這個人就是已經被

不至,故名大勢至,亦名 必有某些人親見自性彌陀,心放自性光明 無邊光菩薩 , 此 即 大勢至菩薩的光明照耀無所

見了自性彌陀之後,明自真心,見自本性,必將因爲由悟而生的「理一心」

明 道 的定力、慧力、「道共戒」的戒力,凝聚成「無上力」, 0 之意 這就是《觀經》裡面講的「見此菩薩一毛孔光,即見十方無量諸佛淨妙光 當 個人親見自性彌陀之後,他所看到的每 所以從此永遠不入三惡 個有情眾生都是佛

每 個有情眾生都示現出他的佛性,了了分明,這就是見十方諸佛的淨妙光

的分身 明 界的分身 0 所以 祂還有一種功德:我們要觀想祂能夠在無量無數的佛世界配合著無量 無量壽佛、分身 大勢至菩薩就是智慧的代表 無量壽佛和分身

聚集在極樂國土,遍滿虛空,皆坐蓮花座,皆演說妙法。這就是觀見 大勢至 永遠不入胞胎;那就是說,他永遠都在諸佛淨土來來去去,不會出生爲 鬼、修羅 。這就是第十一觀 第十一觀成就的時候,可以除掉無數劫無量數生死之罪。這個觀想成就的 ,稱爲不入胞胎。這個胞胎包括卵生、濕生、胎生和一部分化 觀世音菩薩,充滿於無量世界之中 觀世音菩薩連同祂自己的分身 大勢至菩薩 ;也能夠將 ,一起 1十方世

### 第十二節 觀想念佛: 普觀想

也不會出生於我們這一種五濁惡世。這是第十一

觀

0

生。

跏趺 成之後, 自己在極樂世界出生了 坐 第十二觀:普觀 單盤或雙盤都可以 再觀想蓮花一瓣一瓣的張開 想。 0 出生於極樂世界的時候 第十一觀成就 ,這個時候蓮花是合起來的 蓮花開敷完畢 的 時 候 ,應該自己這樣作 ,是坐在一朵寶蓮花 再觀想有五百種顏色的 ,還沒有開 敷 個 裡面 觀 觀 想 想完 , , 想

0

,

### 121. 觀想念佛法門

在十方國土顯像的時候

,祂的寶蓮花以及圓光化佛都要像第九觀所講的

那

,

0

法。所說的妙法與我們這裡所讀的十二部經相符合。 光來照我們這個色身。 也聽到水、 鳥和樹林的聲音以及遍滿虛空的佛菩薩所出的音聲全部都在演說 然後觀想自己眼睛張開了,看到佛菩薩遍滿虛空之中 妙

化身無數,在這個人身邊護持 佛極樂世界。 這種觀想不會散失掉,第十二觀 這樣入定觀想純熟之後,還要練習出定的時候在行、住、坐、臥之中保持 此觀完成之後 ,無量壽佛和 普觀想 —就完成了。這普觀想叫作見 無量壽 觀世音菩薩、大勢至菩薩將會常常

# 第十三節 觀想念佛:雜想觀

因爲 足 站立。無量壽佛的身量極爲廣大,無量無邊,不是我們凡夫所能夠想像 國變現自在 觀想佛的形像 0 丈六高的佛像觀想完成後 第十三觀: 無量壽佛久遠以來就有願力 祂所現的身量有時是一丈六 ,就可以得到無量無數的福德,何況是觀想 無量壽佛身像 雜想觀。要先觀一 ,繼續觀想 尊高一丈六的 凡憶想祂的人,必定可以成就憶想 ,有時祇有八尺之高 無量壽佛具有廣大如意神通 無量壽佛像 ; 祂 在 都是真 池水上面 , 在十 (金的顔 祇 的 但 具 要

觀想念佛法門 • 122 • 像 是一 邊 樣 0 , 0 觀想的 身量略 還要觀想

小於

無量壽佛

觀世音菩薩

`

大勢至菩薩隨侍於十方國土示現的

無量

壽佛身

詩候 兩尊菩薩要如何分別?祇有頭部不同。大勢至菩薩的天冠

菩薩的身量 是在第五、九、十、十一 若能觀想清楚分明的話,這個人一定能夠出生於西方極樂世界。 個寶瓶 ,觀西方三聖,或者一丈六,或者八尺,在十方世界示現而度化眾 ,觀世音菩薩的天冠正面是一尊化佛 觀的觀想完成之後,把他們合併在一 뎨 彌陀佛的立像 起 , 然後縮 此觀主 ,不是坐 **消佛** 正 要

,

這

叫作雜想觀

門觀的 形像的 不同 , 可以去讀閱 , 觀想念佛總共有這十三觀。 所攝 時候 人以及罪障很重的人而說的修行法門。 所 ,要離開前五識,要用第六識來觀 化的根性的 以用觀的方式來修觀想 《觀無量壽佛經》 不同 ,證果的不同 十三觀之後另有三觀 就清楚了。 ,就不能成就 , 我們在這裡不作說明 所以我們一開始就說: 觀想念佛法門主要是針對放 用第七識來想(意即緣第七識作意 , 而 , 要用想的方式 講的是往生的 想要知道的 品位 「這個法 把眼

察所想是否符合經典?這樣才能夠成就

、 舌

身

意放下

純粹用我們的第七識來想,

想成之後再用意識來觀

### ·123·觀想念佛法門

清楚,所以第三觀開始才叫作三昧 事上理上的思惟和分別 亦不見十方一切諸佛,所以不叫念佛三昧 (第|觀和第|觀) 它不叫三昧,因爲動中不能分明 第九觀開始都是念佛三昧。 ,然後才好修行 因爲在第九觀之前雖然有觀想,但不是觀佛 所以讀 ,叫作觀想的三昧。至於第二觀之前 《觀無量壽佛經》 。第三觀開始動中也可以觀想 ,應當要有一些

,

第一節

# 第四章 繫念思惟念佛法門

稱讚淨土佛攝受經的繫念思惟念佛法門

念 特色,他翻譯經典時特別注重「信」與「達」,而忠實地傳譯佛經原典的意旨 經 惟 至菩薩的莊嚴 就會責備你 極樂世界的依報、正報的莊嚴,無量壽佛的莊嚴、功德,觀世音菩薩 , 阿彌陀佛有什麼功德,有什麼相好、有什麼隨形好,未深入念佛法門的 叫 (1) 作 戸藏 所翻譯的 般人說念佛, 《佛說阿彌陀經》 ,說你在打妄想。其實你沒錯,是他錯了。因爲我們在繫念、在思 、功德,這些 《稱讚淨土佛攝受經》 是專指持名念佛 二都屬於繫念思惟念佛法門 。其實是同一 0 部經 來說明 如果有的時候 ,但是唐三藏所翻譯的 0 鳩摩羅什大師也曾翻譯這部 , 這不叫妄想。 , 你的心念去思惟 我們 經經 典有個 、大勢 引 、 憶

沭

0

或善女人臨命終時 的功德,不可思議的名號和不可思議的極樂世界功德莊嚴三種 無邊不可思議 聞已思惟 這 部經裡面說: , 若 功德、名號、極樂世界功德莊嚴。」注意:這裡面講到不可思議 一日夜 無量壽佛與其無量聲聞弟子、菩薩眾俱 、或二或三、或四或五 「若有淨信諸善男子或善女人,得聞如是無量壽佛無量 ` 或六或七, 繫念不亂 ,前後圍繞來住 接下來又說 是善男子

### 125・繋念思帷念佛法門

眾之後,往生到極樂世界清淨佛土去了。

讓這個求生極樂的念佛人,心不散亂

0

捨命之後就跟著 佛陀與菩薩眾

、聲聞

百倍 夜 女人 前 佛的功德是怎樣的不可思議,不想別的事情。如此滿足一天乃至滿足七天 要到明天早上八點,才滿一日夜,不能投機取巧。 念多久?一晝夜 (不是一個白天) 。一晝夜 繫念不亂」,不是一心不亂。一直在想,沒有離開過。 ,一直不停的在想極樂世界的依正莊嚴 0 , (,祇要聽過這三樣,然後去思惟它、去想念它、去記住它。這樣思惟 慈悲加佑 0 佛說 所 以 :如果有的人,心地清淨,不是阿諛諂曲那種人。這種善男子、善 , 我們祇要讀過這一段,求生極樂世界者, ,令心不亂 。既捨命已,隨佛眾會,生無量壽極樂世界清 ,阿彌陀佛名號的不可思議 今天早上八點開始思惟憶念的 如果可能 就可以自信滿滿 ,二日夜乃至七日 , 阿彌陀 信心 浮佛 · 、憶

祇要你作到這些條件, 心不亂要怎麼辦?」擔心得不得了 前 後圍繞 這樣繫念思惟的人,臨命終的時候,無量壽佛會跟聲聞弟子、菩薩弟子, , 到這個人眼前來。此段經文中,有八個字要注意:「慈悲加佑,令 常常有人說 臨命終的時候 :「念佛要念到一心不亂才能往生,可是我沒有辦 0 但是 ,西方三聖自然會以慈悲心來加以庇 《稱讚淨土佛攝受經》 跟 我 們 崩講 法 ,

# 第二節 大阿彌陀經的讀誦演說思惟念佛法門

叉、 生 極樂世界去,可以成就無上正等正覺」。所以說這是繫念思惟的念佛法門 世界的依正莊嚴、或者 寫供養,受持讀誦,爲他演說,乃至於一晝夜思惟彼刹及佛身功德,此人命終 上這一段說 乃至爲別人演說這部經;或者這些事都不作,僅僅是一晝夜的時間來思惟極樂 阿彌陀經》 速得生彼,成就無上正等正覺』」。所以這個法門也不是講持名念佛。現在 , 能夠把這部經典書寫或者供養,或者受持經裡面所講的意旨,每天讀誦 乾闥婆、阿修羅、迦樓羅 (2)《大阿彌陀經》 講 : :「佛告慈氏:『若有比丘 世尊跟 卷上 彌勒菩薩說:「如果有出家、在家,乃至天龍八部等眾 無量壽佛的莊嚴。這樣的話,命終之後很快就往生到 有一段,卷下也有一 、緊那羅 、摩睺羅伽、人、非人等,於此經典書 、比丘尼、優婆塞、優婆夷 段說到繫念思惟念佛法門 、天龍 ` 0 夜

留 經須臾間即生彼刹」 誦 |此經百歲,眾生值遇,無不得度。若有眾生,於此經典書寫供養、受持讀 爲人演說 同一部經卷下,釋迦世尊說:「當來之世,經道滅盡,我以慈悲哀愍,特 ,乃至晝夜思惟佛刹及佛身功德。 0 所以這個法門也不是持名,而是晝夜思惟佛刹及佛身功 臨壽終時 , 佛與聖眾現其人前

戒

0

那就是說,在這一天乃至十天之中,要持八關齋戒,一心想著要往生阿彌陀

,所以繫念思惟念佛法門也是非常的殊勝

德,乃至爲人演說

# 第三節 阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經的 一心求生念佛法門

或 塔、供養出家人。這樣的人也可以去。他祇要去除淫欲的貪著。對於眷屬的貪 塔、飯食諸沙門者,當斷愛欲,無所貪慕。得經,疾慈心精進,不當瞋怒。 人 著心,暫時放下來,無所貪慕。暫時放下之後,得到這部經典 壽佛,也不能供養香花,或者點燈供養。更不要說懸繒綵、幢幡、造佛寺、起 部經典所講的 命終即往生阿彌陀佛國。」這裡講的又不同,大意是說:第三輩、下品往生的 戒清淨 , 0 他想求生極樂世界,可是沒有資財,不能布施,也沒有錢買香供養 若無所用分檀布施,亦不能燒香、散花、燃燈、懸雜繒綵、作佛寺 下輩就是三輩生人 《阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經》 。如是法者,當一心念『欲往生阿彌陀佛國』,晝夜十日不斷絕者 方法, 起慈悲心,要精進修持,不可以生氣 下品往生:「其三輩者,其人願欲往生阿 卷下,亦有說明 ,並且要持齋 , 中 ,就立刻依照這 雚 、下輩 |彌陀佛 要守 無量 ` , 齋 起 生

**,** 

直想著這件事。

祇要這樣就好

, 其他都不 用想

0

這更簡

0

所以心裡一直想著我]

繋念思惟念佛法門・ 128 • 佛國 單 往生阿 ,祇要一直想著「我要往生阿彌陀佛國」這個願望,一直維續著不斷。這樣 ,而不是念佛號。是「一心念欲往生阿彌陀佛國」 彌陀佛國

生。」爲什麼會有胎生?胎生就是說,這個人本來相信念佛可以往生,一心念 天乃至十天,壽命終了,即得往生。這是下品往生。 其次,我們要說的是:「有的人雖然往生去了,卻是胎生,叫作邊城胎

著要往生極樂世界

,在事後

,他又一直想,想了一天、兩天、三天乃至十天;

個人命終之時,迷迷糊糊好像在作夢,但又不是作夢。佛就示現身像給他看 求生極樂世界這件事。像這樣的人,命終之時,彌陀世尊還是來接引他。在這 想過之後卻後悔了、懷疑了,到底是真的?還是假的?哪有這麼簡單 宜?祇要這樣想一天或者想十天就可以去?他心裡面起了懷疑,以後再也不想 、這麼便

他 裡面 往生了,像這樣也可以去。可是到了那邊 一看見,心想:「哎唷!是真的耶!不是假的!」 邊城也是很 沒有辦法出城 殊勝 0 , 五百年之中(是極樂世界的五百年之中) 跟我們這裡的忉利天宮是一樣的 ,是邊城啊 然後他又相信了,又求願 廣大殊勝 , 祇看 到 0 /佛光 只是住

見不到佛、見不到菩薩

,也見不到聲聞

,這叫作胎生。在那個邊城

裡面

, 雖然

在那

可是

# ·129·繫念思惟念佛法門

生 很 廣 0 闊 所 以諸 很 殊勝 位 今天 ,很快樂 聽 Ī , ,但不能出 相 信了 , 而 城 去 「繫念思惟之後 好 像 處於胞胎 , 可 中 \_\_\_ 不 樣 要後悔 叫 作 , 不 邊

,

,

要懷 城胎

,

情 疑 翻悔的話 , 慈心 必須眞信眞願 如 果 精進 有 ,還是一樣生在邊城。所以絕對不能後悔 人能夠有資財去布施 。雖然這樣積聚很多福德資糧 、跟人家起造佛寺, ,可以中品往生 起造佛塔 0 但是如果他 ` 舍利 塔等事

`

懷疑

其 皆慈哀之,悉令生阿彌陀 要當齋戒 「念佛門」 我們前面 ,一心清淨, 講過 , 必須 , 「 信 要有絕對的 |佛國 晝夜常念『欲生阿彌陀佛國』 ,是道源功德母」 0 淨信 這一 0 段講的 同 , 部經的 , 信 不是靠 , 能生諸佛法 卷下裡面又有 彌陀世尊來接引 ,十日十夜不斷 ,生諸功德 一段經文說 絕 , 而 , , 尤 我

佛 去 或 你祇 方諸 。 <u></u> 而 , 十日十夜不斷絕 要照 求 所以 生極 佛皆能 釋迦 , 樂世界 有時 滿人求生極樂的願 .佛所講的方法:「一心清淨齋戒 候 , 照樣 , , 去極樂世界不是一定念 我釋迦佛就會慈悲 口 以去 0 0 如果 念 藥師. 釋迦世尊作不 ,讓你在捨報之時往生到 如來求 彌陀世尊的 , 晝夜常想著 生極 ·到這 樂世 0 界也 我們 點 要往生阿 可 , 念 祂 以 釋迦 極 就 去 樂世 不 彌 -會講 大 牟 陀 爲 界 佛 是

繫念思惟念佛法門 130 • 到 十夜者,殊使不能……當絕念去憂,勿念家事,莫與婦人同床,自端正身心 往生其國。」所以前面講十日十夜繫念思惟,現在說如果十日十夜是真的作不 斷於愛欲,一心齋戒清淨。至意念生阿彌陀佛國,一日一夜不斷絕者,壽終皆 床),端正身心,斷於愛欲。這樣一心齋戒清淨,想的是什麼?不是持名,想的 裡面的任何事情。這個時候,不要跟婦人同床(如果是善女子的話 ,那麼應該怎麼樣呢?不要打妄想,也不要去擔心一切的事情,也不要想家 接下來還有一段說:「有空閒時,自端心意,念身作善,專精行道 ,不要跟丈夫同 一,十日

# 第四節 無量壽經的一心專憶及一念求生念佛法門

很殊勝了喔!但是還有更簡單,更殊勝的。所有的好事,釋迦牟尼佛都告訴我

讓我們撿盡了便宜

是我要往生阿彌陀佛國這樣的念頭,一直維續下去,一日一夜也可以去,這樣

心 : 世界諸天人民,其有至心欲生彼國,假使不能作諸功德,當發無上菩提之心, 向專意乃至十念,念無量壽佛,願生其國。」意思是說:要發無上菩提之 所謂無上菩提之心,就是發四宏誓願,要去那邊求明心見性,回來廣度眾 在 (我去極樂世界,不是渾渾噩噩在那邊享受,直至成佛。) 這是無上菩提之心,發這 《無量壽經》 卷下說到三種狀況,現在唸給諸位聽:「其下輩者 ;十方

# 131· 繫念思惟念佛法門

個心之後,如果能夠的話,一 念佛」憶念不停),一 直到命終。第二種是:如果作不到一向專意的話,乃至十念 向專意,想著要往生極樂佛國 (那就像我們講 「無相

無量壽佛,說我要生極樂世界,這二種人都能往生

就好。這樣十念,想著

第三種是說:「若聞深法,歡喜信樂,不生疑惑」;我們既然發無上菩提

之心而求願往生,發無上菩提之心以後,如果偶而聽人家講說深妙的佛法

講「明心見性、講第一義的經典」,譬如 歡喜信樂,不生疑惑,如果能如此的話 《心經》)、《大般涅槃經》 ` 《楞嚴經》等第一義的深法,能不起煩惱 ,「乃至一念,念於彼佛 《圓覺經》、《大般若經》(或其中的 **念**金

生其國,此人臨終夢見彼佛,亦得往生」 、不疑惑、不懷疑。這樣的人,只要生起一念,欣慕極樂世界殊勝莊嚴 如果發無上菩提之心以後 , 聽到了義經之意旨,而至心歡喜信樂 0 ,以至誠心願 ,不害

無量壽 祇要有這麼一念,這個人臨命終的時候 量壽佛的功德慈悲,發願往生。起這樣一個念頭就好。過後忘掉也沒有關係 佛 此時他又記起求生極樂的念頭 ,他好像睡著了一樣 便隨 彌陀世尊往生了。真便宜 ,在夢裡面會看見

念就可以往生了 。這也是繫念思惟的念佛法門

# 法門: 不能燒 此外 香散花 我們 節 再舉 : 、燃燈、 其三輩者,其 $\sim$ 無量清淨平等覺經的十晝夜一心求生念佛法門 無量清淨平等覺經》 懸繒綵 人願欲生無量清淨佛國 、作佛寺 、起塔、飲食沙門者 裡 面 的 段經文來說明繫念思惟念佛 , 若無所用分檀布 ,當斷愛欲

施

,

亦

威神 彌 刹 命 「若有眾生 阿彌陀經》 繫念思惟念佛法門。 要往生極樂世界」 往生阿彌陀佛國」 淨佛國』, 貧慕、慈心精進,不當瞋怒,齋戒清淨。如是清淨者,當一心念『欲生無量清 陀世 要往生極樂世界。然後又來稱讚 那就 僔 祂 的 晝夜十日不斷絕者,壽終則往生無量清淨佛國。」這不是持名,「欲 ,聞此光明威神功德,日夜歸命,稱讚不已,隨其志願 是說 卷上, 用 功德之後 偈 也好 , , 如果有某一個眾生,聽到講說 還有一小段記載,也屬於繫念思惟念佛法門。這 0 或者「欲生無量清淨佛國」 所以繫念思惟不是打妄想,它也是一種念佛法門 這一個念頭維持連續十個晝夜 , , 用話語稱讚 或者白天 , 也好 或者晚上, 無量壽佛的威神 ; 稱讚 ,祇是一個求生的念,念著「我 常常至心 彌陀 無量壽佛的 ,那就可以往生了 世尊的 ,然後又至心歸命要往生 歸命 光明 無量光明 , 並 且 常 常 然後至心 ,必生其 0 0 段說 在 這個是 , 祂的 稱讚 無所

大

### 133·繫念思惟念佛法門

,

各不相同

0

以上

講的是繫念思惟念佛法門

0

-週我們

要談

無相念佛」

我們今天就談到這裡

,謝謝各位!阿彌陀佛

極 分,每 樂世 界 部分都用言語稱讚 0 然後又來稱讚 0 無量 稱讚完了, 壽 佛的 各種 又至心歸命 功 德 , 把祂每一 「我要往生極樂世界」 種功德分成很多的部

的光明 如此一 念佛 樂 讚完了 煩 還稱讚不完。 幾個小部分 候 老奶奶的 ` , 求世尊慈悲接引。 也可以從心中悲切的唸一聲佛號, 所 不單祇是念 分成好幾個 以 方面 , , 就說我至心歸命 有時候我們看藏經裡面,有的淨土宗祖師寫的讚佛偈,真的比古時 裹腳 讚 , 用這樣繫念思惟來念佛,一樣可以往生極樂世界。若嫌讚佛· 把祂的莊嚴 佛 布還要長 無量壽佛 小部分 方面歸命 週而復始 分成好幾個小部分。 , 0 ,祇是它不臭。因爲它都是在 , 我要往生極樂世界。 把祂的威神分成好幾個 念佛也不單祇是持名而已 ,一方面求願往生。 , 簡單懇切 泣淚作禮 這樣欠 , 像這樣子稱讚法 ,一心聲言:「弟子 **小部** 樣 每 這個也是繫念思惟念佛法 口 , 個小部分拿 分 讚佛 以往生 念佛 , 把祂 0 讚佛 有許多許多的行 極樂淨 , \_\_\_ 的 來 功 的 願早 日 德 時 稱讚 分 候把 生 夜你 成 所 , 好 稱 衪 以 極

# 第五章 無相念佛

# 第一節 略述念佛種類

# 第一目 念應化身佛

至菩薩念佛圓通法門 佛就是《楞嚴經》 相念佛作爲功夫;有的人爲求學佛得力以度化眾生,所以學無相念佛。無相念 相念佛 般念佛-,所以學無相念佛;有的人爲求上品上生, 人持名念佛 中所述,第二十四種圓通法門 ,只要信願行真切就可以往生西方, 面見 「法以人名」,稱為 大勢 彌陀世尊 但有的人爲 ,所以學無 水實

娶妻生子,見人間有生、老、病、死,而於二月初八降魔,明星出時 指地,告一切人天說:「天上天下,唯我獨尊。」然後示現學習各種世間學問 中講經說法度眾,到因緣成熟時,示現降神入母胎,出生後,自行七步,指天 著佛,這時感應所見到的佛形相,就是化身佛。 2. 應身佛:這是在兜率天內院 所謂念應化身佛可分二種: 1. 感應示現所見的佛 所以念佛的法門就有所分別,有念應化身佛、 念佛 ,許多人在念, 也知道佛有三身:化身 0 、報身和法身 有念報身佛、有念法身佛 譬如:持佛名號 因爲 ,同時憶想 ,見道成 佛有三

言

,

佛的報身也不可思議

佛 應身佛。因爲世間眾生得道因緣成熟了,所以在世間示現。一般人持名念佛感 (《菩薩處胎經》卷七) 二月初八日轉法輪 ,稱爲八相成道,以八相成道在人間示現 ,說法四十九年,于二月初八明星出時入涅槃……等 ,而後入滅,這是

應所見的是化身佛。

法門修行感應所見。有的人禮懺時見到佛陀示現放光,這個禮懺也是念化身佛 感應所見的化 身佛,通常是八尺或一丈六,這是以持名或禮拜供養的念佛

# 第二目 念報身佛

所謂念報身佛

佛的報身有三十二種大人相、八十種隨形好

,

每

隨形好

放八 測 遍觀一切色想:觀 夫眾生的心量可以測知;譬如,觀想念佛的第八觀 知人的身量多大,我們體內的細菌無法知道人身的廣大。同樣的 、萬四千種光 , 每 無量壽佛的身相光明、莊嚴、無量無邊;又譬如 一種光有八萬四千種好 ,這種佛的身量非常廣大 想像觀 , 和第 , 對 螞蟻無法 九觀 , 不是凡

得成就 雖然 0 如此 無量壽佛無量劫以來的願力是 《觀 無量壽佛經》 上 說 : 「然彼如來, 只要一切眾生願意觀想祂 宿願 力故 有憶想者必 , 祂就

見

0 從

《觀經》

十六觀的第八觀到第十三觀都屬於觀想念報身佛法門

, ,

必定能

想的

第

則兼述念法身佛之境界

小;心量不莊嚴, 和 幫這個 無量壽 身量是隨觀想者各自心量的大小而 人觀想成就 佛的報身也 觀想得到的佛也不莊嚴;心量廣大又莊嚴的話 0 無比廣大和莊嚴 這種觀想所見的佛身 , 有不同;心量小的人觀想出來的 所以只要次第而修 · 具足了無上 無量的莊嚴 , 此感彼應 , , 所觀

這個莊嚴 佛身量也

解脫地 羅說 見了 毘盧遮那 涅槃的原因 竟解脫的境 西南北 了求得 念報 百尊佛 證 , 「釋迦牟尼佛就是我 東南 眀 而復住此世界。」意思是說 釋迦牟尼佛住在本來不生的境界 彿 身 ;地裡,但也同時住持在我們的世界。央掘魔羅是一位大阿羅漢 佛 , , 0 你們 於是藉著 在阿含部 並 , 東北 最後所見的 不僅是念 應該回到娑婆世界問釋迦牟尼佛。」 ` 西南 文殊師利菩薩 《央掘魔羅經》 無量壽佛 ,你們如果想要明白釋迦牟尼佛住於娑婆世界不入 ` 西北和上方下方 尊佛是 , 和 斷 卷三記載:「釋迦牟尼佛住 也有念十方佛 世尊的神力到十方佛世 切 疑如來 , 每一方各到 。這一百尊佛都 , 也有念 7十個 界去 釋迦牟尼佛或 佛 世 無生際 踉 界 , ,住在究 央掘 所謂東 , 總共 , 住

央掘魔羅和 文殊師利菩薩回到娑婆世界問 世尊,世尊告訴他們 :「十方世

# ・137・無相念佛

界有 薩說 間 劫,行難行之行故,獲無量身,於一切無際處住 此 邊 以說我釋迦牟尼佛有疾病 尼。在無量 十方世界有八十億佛 同時住於八十億佛世界,也同時住於沒有邊際、不可捉摸、無生無滅的境界 ßŋ 眾生不可治故,以是義故,我於此世界,治不可治眾生。我於無量阿僧祇 , 成 .僧祇劫 .的眾生無法度化、對治,所以我在這個地方治理這些不可治的眾生。 八十億佛 所以我們知道 命 「彼之世界, 如是無量功德 無量 的佛刹裡有八十億的佛,色身無量無邊,成就無量的功德 ,行一切難行能行的那一些身、口、意行的緣故,所以獲得無量身 , , 大 皆是一 此 釋迦牟尼佛的應身示現了涅槃, 無諸沙礫,平如澄水 ,同時都在度眾,這八十億佛都是同 , 我們應常念 佛 ,云何 、有無常呢?一 , 即 是我身 我有疾病無常?一 釋迦牟尼 , 如是 切如來都不樂意在此世間出 柔軟樂觸 無量佛 佛 ,而復住此。」 切如來悉皆不樂生此 0 在同一 刹 祂的 , 無量 猶 一尊佛 部經 報身和化身則常 如 綿 如 纊 裡 來 其意思是說:在 ,就是我釋迦 , 文殊 色身 如安樂國 生 ,你怎麼可 世 万因 昇 無量 師 我 爲此 利 住 在 , 以 봠 冊 無 無

無諸 五濁 亦 無女人、 聲聞 緣覺 , 唯 有 乘 , 無諸 餘 乘

迦牟尼佛所化的世界 文殊 師 利菩薩 和 央 , 掘魔 分身在那邊度化眾生。 羅 到 那 百 |佛世界回 那裡的世界不像我們 |來以 後說 這 百 這 個世界 佛 都是釋

無相念佛・138· 那 那裡沒有沙子 在 極 種 , |樂世界還有聲聞 沒有五 觸 覺非常 濁 、石頭 的美妙 (劫濁、見濁、煩惱濁、眾生濁、命濁) ,可是釋迦牟尼佛的一百佛世界只有一乘,全部修學菩薩 , , 地面平坦澄淨 猶 如地上鋪了 , 一層厚厚的 猶如水面一 , 棉花 樣 也沒有女人、聲聞 , 。那些世界就 地面柔軟 , 踩 和緣覺 像 在

極

樂世

面

遮那 道 佛 唯 0 佛乘 這是同一佛的化身 。 \_\_ 所以 有志 ` 、有願 報身 、法身的不同 的人不妨念 釋迦牟尼佛、盧舍那佛或 ,而有三個名號

然後

,

世尊對

文殊師利菩薩等人說:

「若善男子

`

善女人

,

稱彼

切諸

毘盧

佛的 羅 名號 讀 大 怖 事 ` 世界 用寫 摩睺羅伽 况清淨心,若讀、若誦、若書、若聞 至 若 , 讀 悉皆消滅 , , 乃至聽到 如果有善男子、善女人能稱念這一百佛世尊的不同名號 ` 若書 等,不能惱亂 ,一切諸天、龍、夜叉、乾闥婆 若聞 , 或以開玩笑方式來說這一百尊佛或其中 ,乃至戲笑言說 ,聞則擁護,閉四趣門。我說未發心者 。 ∟ , 或順: 意思是說:你們三人去過那一 他人 ` , 阿修羅 或欲自 、 迦 顯 尊佛 , 樓 若有 , 羅 的 不管是用 ,得菩提 名 緊那 切恐 號 百

話

如

果有

了迎合別人的意願

要他們聽到你念其中一尊佛的名號,他就擁護你。此後不但不生三惡道,連阿

一切恐怖的事情來了都會消滅,所有天龍八部都無法對你干擾

,或只爲彰顯自己的多學、多聞而

說此諸

(佛名

號的

只

修羅道都不會往生。尚未發心的人,聽到這一百尊佛 ,甚至一尊佛名號 , 就

種

下了將來成就菩提的淨因,何況是以淨心來讀、來誦、來寫,乃至聽聞 諸位大德,這一百尊佛的名號就是 釋迦牟尼佛, 所以想求生極樂世界者

度化眾生,祂的報身無量無邊,無盡久遠,這個報身是示現給初地以上菩薩來 我們修行成佛只要三個無量數劫,所以我們修行成佛後 薩斯陀含,還不到初地菩薩,故不見報身佛,必須修入初地以後往生色究竟天 親近修學的報身,所以悟後尙見不到報身佛。因爲悟了只是菩薩須陀洹,或菩 固然要常念 才得以見。 另有經說 因此有些外道因不見報身佛,也未見到化身佛, 阿彌陀佛,有時早晚也要禮拜憶念 釋迦牟尼佛 ,世尊住於十方無量世界,祂的報身壽命有七百個無量數劫 世尊的報身還在住世 就說 而

**닏經入涅槃,再也見不到了,這是因爲對佛法未深入瞭解所產生的誤會** 釋迦牟尼佛

# 念法身佛

所,所以念法身佛不用語言、文字、聲音,要離一切相而念。《佛藏經》內〈念 佛品〉、〈念法品〉中說:念無分別,修習念佛、清淨念佛、真實念佛等,都是屬 所謂念法身佛:諸佛法身沒有形相,祂不是物質,沒有重量、方位

大師 於念法身佛 二昧,念報化身佛。」即是此意 著 《釋淨土群疑論》 。因爲念佛時無語言 卷七云 : ` 聲音、形相

,所以稱爲無相念佛

0

唐朝懷感

滅相 《佛藏經》 念佛法門離開了語言,超越一切妄想念想,舍利弗啊!其實一切的念頭都是寂 利弗!一切諸念皆寂滅相,隨順是法,此則名爲修習念佛。」其意是說,這個 ,凡夫眾生不知一 無相念佛法門分爲因地無相念佛和果地無相念佛二種。因地無相念佛 上說:「是念佛法,斷語言道,過出諸念,不可得念,是名念佛 切的想念本來不生, 「得無相念佛三昧 以爲世界眞實有法 , 念法身佛 , 所以產生許多 0 得有相念佛

妄想執著。若有人隨順這樣的方法念佛的話

,叫作修學練習念佛法門

彼 我也從 悉如幻 並沒有 須瞭解也應當了知:所謂佛 。知一切佛無所從來,我無所至。……知一 《華嚴經》 來不曾到一 , … 知 想 個所從來的地方。 ` 行 〈入法界品第三十四之三〉 一切佛音聲如響。」意思是說:一切諸佛從來不曾來過此 識及這個色身 切諸佛的他方世界。那是說法身從來沒有來去,有來有去是 而所謂的我 ,如果離 就像雨夜裡的電光一樣 說 : 眞 了五陰就無來去 如 切佛悉如電光 「彼諸如來,不來至此 佛 也從 ,猶如幻化;一 來沒有到 由 **,**……知 此 可 那 知 個 , 切佛皆 我不往 地 切的 切佛 地

### 141·無相念佛

,

藉此和有相及實相念佛作爲區別

佛 , 不管稱爲什麼佛 ,這些佛的名號,其聲音只是一種聲音而已。 所以念法身

佛 應離 因地 無相念佛因爲尙未證得眞如空性 切相而念,但這種念佛因尚未證知真如, ,所以不是真實的無相 屬於因地無相念佛 ,這樣的念佛

種念不是念真實的佛,因爲對佛的法身尙未瞭解親證,所以稱爲因地無相念佛 大願、果地功德莊嚴的總體印象而念,有時是純粹出於自心想念的念頭而念。這 0

法門是以佛號的意思而念,是根源於佛號的意象或這尊佛的種種因地菩薩行及

像 緣 至今本來就存在 相念佛是在心裡憶念、想念,是遠離世間的有相而念佛。這種念佛方法是從古 0 、名相, 我們爲了利益廣大的念佛人,也爲了弘傳之故,所以施設了無相念佛的名 這種念佛是相對於世俗認知的有相而說無相;一般念佛法門是有聲音、形 譬如 ,但被許多念佛人忽略了 :持名念佛 ,觀想念佛,觀像念佛,這些都是有相的念佛 ,因此失去了提昇念佛功夫的大好因 無

經文所說的意旨和脈絡而探究,不能一概解釋爲持名念佛 學習念佛法門,要注意該念佛法門所說的憶念是哪一種念?必須依照各部

# 第四目 修學無相念佛法門應知

無相念佛・142・ 念佛就滿心 念佛法門, ,這樣的 學無相念佛的人,得要先除慢心

念佛四個字就起煩惱 /辯論質疑 一歡喜,甚至掉下眼淚 總以爲參禪或研究經典或打坐修定才是最殊勝 ,這樣的人也無法修學無相念佛法門 人就不可能修學無相念佛。此外,還要消除疑心;有的人聽到無相 ,心裡起疑心 , 無論如何要學會這個法門 ,認爲這個法門一定不是佛法 0 因此不肯學念佛法 0 有的人 ·, 並 和推 **.聽到無相** 薦的

,一般參禪人或打坐修定的人,大多輕視

學無相念佛法門。故學這個法門還要有定、慧的知見,他知道念佛要得力,必 動 須先要有功夫,心不起煩惱,而能練習增強功夫 是攀緣於五欲諸法、善惡諸法而起分別,如此一來,心易散亂 , 就會有覺觀的心 學習無相念佛的 人 , 容易被外境所牽動 , 要儘量消減覺觀的心和攀緣的心 , 而不能 二 心 一 意修學無相念佛 ,人有五 ,致不能專精修 蘊 在世 間活 或

制 息 個妄念,數到十,總共是十個妄念。如果數到有一天定心出現 始學數息打 止 這就 ||我們的攀緣心。 表示這個 坐 , 數 呼吸從一數到十, 知見不夠。 有的人認爲念佛很粗淺 如果定的知見夠的話, 週而復始;可是十幾年數 ,所以去學數息, 他就 知 , 打坐修定 道 數字出不來了 下來還是在數 個聲音是 剛開

我們要知道,世尊施設許多法門的目的,在於以妄止妄,用施設的方法來

他應當知道讓這聲音綿綿延續下去,用一個妄念就可安住,不需要十個妄念

共修 經常出現的佛號會使憶佛的念不能純淨,所以能夠捨除名相。這是定慧知見夠 ,爲了對治人們的散亂心 ,到心不散亂時 也 是 樣 , 南 ,就把佛號捨掉 無阿彌陀佛」六個字就有六個妄念,平常參加念佛 ,總是念得很快。自己練習時必須回到 。有的人根性好,持名念佛時明瞭心裡 平常的 速 會

理 無相念佛就是從有入無的階段,從無入真是體究念佛,從真入實是果地 具備慧的知見就會瞭解修學佛法必須從有入無,從無入眞,從眞入實的道 無

相念佛之後體究念佛。這些觀念具足,就能夠一信不慢,信念佛門中有深妙法

# 第五目 無相念佛人從有相到無相的一般過程

好 相 果有慢心就 而不願意學;甚至我們講無相念佛和持名念佛不同,有多麼殊勝,他們還是不 就 所以稱它爲一種 上週談到無相念佛是一 輕視無相念佛這門功 不可能來學此法門。 施設 0 夫 學無相念佛者首先須除掉慢心。 種名稱 0 例如有些參禪人認爲念佛法門沒什麼了不起 雖然這門功夫容易學 、施設 , 此階段的 無相念佛還不是眞實的 ,但是仍須先除慢心 有些人靜中的功夫 如

無相念佛・ 144 • 没有功夫的緣故。而無相念佛這門功夫學會了,就會懂得如何去看話頭 要知道的是:怎麼樣去證入佛法的境界裡面去。參禪固然能夠悟得真如佛性 話頭之後 可是參禪者若無功夫的話,也是表面看來是在參禪,其實與禪了不相干,因爲 願意來學,而認爲參禪是最高無上的。其實,高上與否是人的施設 , 漸漸就會懂得怎麼去參話頭,乃至怎麼去參公案,這樣才是真 ,學佛應該

;會看

正

禪 所以不肯學無相念佛的法門,這也是因慢心而生障礙 人覺得廣泛閱讀經典、能言善道,並著作一大堆談論佛法的書籍 所以 還有些人是疑心的障礙:懷疑究竟有沒有無相念佛這個法門。因爲念佛通 , 無相念佛法門非常重要,可以幫助末法時代的有情眾生來參禪 , 以此爲 有

薩念佛圓通章〉)所講念佛真正的意旨,誤以爲有相才能念佛而起了懷疑。有懷疑 法。那是因爲功夫不夠的時候不能真正的體會淨土三經、五經(尤其是〈大勢至菩 常要有名字、形像,沒有名號形像如何念佛呢?甚至懷疑這個法門可能不是佛 心之故,就不會修學無相念佛這個法門

的關係 於覺觀 學無相念佛法門還要儘量消減覺觀攀緣的心:一 由見色、 而使五欲之法、善惡之法,根深柢固地盤據在我們心中,這樣縱然不 聞聲 ` 鼻嗅 口嚐 、身觸及意知法中生起攀緣 般有情眾生總是喜歡攀緣 ;因覺觀攀緣

# 45·無相念佛

起慢心疑心、來練習這個法門,也將始終學得不是很好

往生了還這樣數 道理 若定的知見不夠,就會執著一到十的數目字,數了一年、五年 十的這些數目也要捨掉,住於一種沒有妄想妄念而定於一種清明的境界之中 妄念統一起來,成爲不統一中的一種統一現象。若有定的知見,就會知道一到 是一個妄念,數到十,共有十個妄念。以這十個妄念將日常生活中無盡無數的 此外還要有定 譬如 :打坐時數呼吸,從一 , 這樣就是不會修定。 慧的知見 知道佛法三 數到十, 例如,修定有六妙門: 週而復始 無漏學大約的意旨,及以妄止妄的 ; 每 個數目字的聲音就 ` 數 # 、 隨 年,甚至要

所施設的聲音而已,一句佛號六個聲音即是六個妄念。 六字洪名就是六個妄念,因爲所念的無量壽佛畢竟不等於無量壽佛 念佛也是一樣 , 剛開始持念六字洪名:「南無阿彌陀佛 南無無量光佛」 ,只是我們

、還、淨,要會隨宜應用

見 乎跟不上,這時必須要全心全意嘴巴念、耳朵聽,妄想就不見了。若有定的 而設的一種暫時方便;心喜歡打妄想和攀緣時,就把木魚敲得很快,讓大家幾 ,就知道這只是一種方便,接下來應當漸漸慢下來;要慢,定力才會出現 念佛不在求快,有時念佛把木魚敲得很快,是爲了對治心地特別散亂的人 知

無相念佛・ 146 • 成一 要由快到慢。到了很慢,定力出現時 念佛得力時 曾起念把聖號放下而保持想佛的念,這時就是無相念佛了 句聖號 個 呼吸念一句聖號 ,那就是一個呼吸剩下比一多一點的妄念。所以若有定的知見 ,聖號就會愈念愈慢 ,即剩下六個妄念;如果到後來三、 ,此時一個呼吸念三句聖號 ,就會覺得念聖號太造作、太粗糙了; 0 (即十八個妄念) 因此 四個 呼吸才默念 , 要學這個法 , 就

知道

, 變

號 門之前要有定慧的知見 他亦不能覺知 是專心地 默念聖號 念佛入手;若聞善知識說「應心念心聽」時,共修時就會口念心聽,平常心裡 實相,這樣才是知道學佛法的真實道理了 從專一中進 外面 念佛人從有相到無相的念佛過程 是什 聽心裡所唱的佛號 、心聽聖號,讓心不散亂。心念心聽方式會有二 入到清淨的狀態,從清淨進入眞實的狀態 麼也不知道 ,這是偏於定而不憶佛所產生的狀況 ,知道以妄止妄的道理 , 如睜眼瞎子 ,最後佛號不起,而入定中 ,若有定慧知見和善根的話,通常由持名 ,這是未到地定。 , 知道學佛法應從散亂到 。等外面突然產生 ,從眞實中觀照 0 這時 用 種演變過程 手在他眼前 心不想佛 , 第 一 一切法的 個特 揮 專 無佛 動 種 莂

巴還在唱佛號、心已入定的情形

大的聲音或自己起一個妄念才出定

,這時又恢復心念心聽。此種入定也會有嘴

是佛

,所以不必執著語言、文字、聲音

號會影響到憶佛之念不清晰,產生干擾;這時因有定慧知見 中唱佛號來增強憶佛之念。過了一段時間,覺得佛號在心中 憶佛的念,有可能不相應,所以改爲心念心憶。此時心不聽佛號,只是藉著心 改爲心念心憶。因爲念阿彌陀佛的目的在求生極樂世界,若偏於修定而心裡沒 在聲音裡頭?這樣觀察時發覺心念心聽時,其實是偏定而憶佛的念較少,於是 心來憶佛 第二種是慧的知見夠:心念心聽時,會檢討我有沒有在憶佛想佛 ,此即是無相念佛。有了這個功夫之後,會將它運用於日常生活行 , ,念也在心中 而將佛號捨掉 ,還是只

# 第二節 第一目 奉獻給修學無相念佛者一 無相憶念拜佛之方法 系列的善巧方便行門

住坐臥之中,即一切時中念佛都是無相的

念, 前首先要明白爲什麼念佛要無相?第一:持名念佛時 有時則雖然佛號在心中 在這裡提出一系列的善巧方便來幫助念佛人學習無相念佛的功夫 ,其實並未憶佛,有此缺點。 , 心念時斷時續 語言、文字 ,修學之 , 聲音不 有時憶

第二:觀想念佛法門, 從滅罪修定的立場來說是非常好 0 如果很想求證自

無相念佛・ 像是代 性彌陀 相念佛時 表佛 , 要把觀想念佛捨掉 觀想念佛比較不容易相 , 並不是真正的佛 。想學觀想念佛,就不要學無相念佛 , 有 應 時 , 要修到第九觀完成 觀想時想佛的念反而被忽略 ,才能親見自 , , 否則將事倍 所 性彌 以 /想學無

陀

相念佛 有形像 心想之中 也不是眞 不是真實的 第 ,就應儘量不以相念佛。若欲藉觀想念佛法門修定,則另當別論 ` 身根 正的佛 也不是真實的 觀想念佛是用心觀想出一 佛 相貌 0 , 真實的佛是法身 而 起個疑念 、處所、方向 0 這時應當去體會自性彌陀 , 開 , 始了體究念佛的過程 、沒有形像;如報身佛的形像進入 佛的本際即是真心、 尊佛的形像來代表佛,是自心所成的 , 知道報身莊 0 眞如 我們 , 知道佛的實際沒 念佛 嚴 念佛 如能 入於心中 0 不 佛 的 以

的時 西方 佛 淨土經 7 寶現] 如來, 候 根據 典亦 大 也沒有去到某個 玴 這段經文就很清楚地告訴我們 來無所來 《大阿彌陀經》 說 所 發的大願來度眾生 到 理 ,去無所去。 地方去 般若的部分 卷上及 ,沒有生滅 《大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》 無生無滅,非過現未來,但以酬願 , 所 , 以在西方世界現出 根性好的人由這段就知道 , 無量壽佛來時不是從某個 ,不是過去 ` 現在 報身形 未來 像 , 卷中 念佛的 地 由 度生,現在 , 僅僅 方來 此 可 人應 是爲 見 , 去 彼

當要層 茅 要停留在持名裡面? 層升進 也 許 會抗議 ` 次第 說 前 進 , 我們 不應老是停留在初入手的方便法門之中 祖 師 應當知道什麼是事與理?事 們不是講  $\neg$ 句 佛 號概 括 事 剆 連 事  $\overline{\Box}$ 修 ?

爲

什

麼

,

指

的

是念 教我

佛

的

各種方

便權

巧法門;

理即

般若。

般若即是智慧,般若智慧也就

是自

性彌

?

呢 ? 陀 陀 號概括事 時和果地無相念佛、實相念佛一樣,均不離真如 如 果明自真心、見自本性 而 所以當 事 即禪門 入真實之理的次第前 我們能否跟著講「一 上還沒有精通,理上也沒有通 理 .講的眞如佛性 一個人親見自性彌陀之後 , 如若不然,還是應當依照各種方便權 進 ,本地風光、菩提涅槃。祖師所說 句佛號概括事理」?所以是否只要一 ,親見了自性彌陀 ,怎麼可以跟別人講 , 理 般若 ,就可以這麼講 , 此時就可 通了, 巧 , 從 發覺原來在 「一句佛號概括 和別 有相 「一句佛號概括 句佛 若未見自 人講 入無相 號就好 持誦 , 事理 從 句 佛名 性彌 岮

還聽 了 相念佛法門當作敲門磚 就 口 無相 把敲 到 念佛法門 , 所 門 磚丢掉 以 撿 如敲 塊 0 磚頭 門 , 日 方便應用 樣 磚 來敲門 道 譬如 理 , 我們 要進入廣闊 , 聲音大 想要求見自性彌陀 , 裡面 的殿堂 的 就聽見了 用手搥痛 上品上生 來開 裡 門 , 可 面 門 將 的

,

1

,

無

佛

像

.來拜佛,拜時看住想佛的那一念,提起想佛的那個念,而不要讓佛號、形像

在心裡出現

,

這叫作無相憶念拜佛

無相念佛・150· 法門 能達到無相?我們以拜佛作爲方便:心裡面想佛,不用語言、文字、聲音、形 第的方便善巧 人要應用到它 。當我們親見自性彌陀之後,回過頭來觀察此法門,悟後起修時 話說 回來 ,便很容易來修學這個法門。學這個法門之前先要瞭解念佛如何 ,非常地殊勝 , 這個法門的珍貴受用 。我們爲了幫助廣大的念佛人, ,遠遠超過金銀珠寶之上,應當修學這 所以施設 了十 仍 有許

個次

個

開始 態 還是在想念他, 是專心想的時候,相貌也會慢慢地淡化,最後不見了。雖然相貌不見了 媽想念兒子從小就未曾離開身邊 有時會出現兒子的面貌 把想兒子的念轉變爲想佛,用想特定一尊佛的念來代替想兒子的念 這樣講 週、二週心裡很難過,常想念兒子 , 若體會不出來的話 這個念是想兒子的念。我們學念佛的人,去揣摩這種心的狀 ,但是大部分時間,尤其是白天多是沒有面貌的 ,如今到遙遠陌生的地方 , 換個方式來說 ,有時痛哭流涕 :如兒子遠離至國外留學 0 ,不知是否平安 想念兒子的 時 , 心 此即 就算 (三剛 候 媽 裡

如果這樣還體會不來 , 我們可以回 想一 種體驗:有時候想起某位 崩友 ,

旧

是憶佛、

念佛

持

秒二

一秒或三

秒

,

表示功夫沒有

進步

,

口

將

每

拜

分爲

幾個

, 如 可

0

1

,

兀

分五

0 有

枫

然

,

去是

個段落

,

此

時觀照憶佛的念在不在

,

不在時

再提起來

0

額

頭

(鼻子

貼 彎

到

面

觀照憶佛的念在不在

,不在的話再提起來

0

翻掌時再觀照

如

是他 拜 開 要用 定的 以 次 之後就 移到行住 會提醒我們 大人慢 貌 會幫助 想佛的 始 拜佛 秒都浪費了 拜就 首先 名 字 的 尊佛 不見了 面 , 坐臥 如 貌 我們提起此 念頭來拜 的方式來提這個念 的 不要有聲音 , 要選 五分鐘 0 想念轉變爲 「憶佛的念怎麼不見了?」又重新把它提起來 ` 名 字 對象換成佛 中 0 沒有 擇 來練習, 所 佛 \_\_\_ 拜 時想不起來, 念 關係 尊自己喜歡 以 0 ` 四十五 剛開 名 字 0 想 , 剛開始時 不太容易 而憶佛之念只 , , 拜到 阿彌陀 就成爲無相念佛, 始 ,也不 秘 拜 地 佛 ` 佛 Ŀ 拜 相 時 觀想其形像 可是心裡很清楚知道 , , 會有 拜佛速度不要太慢, 即 兩 應 ` , 釋迦牟 有開: 的佛 掌 想佛的念只持續 翻 不清晰 始 如 或者大菩薩 ·尼佛 就是憶佛 拜 拜 再起來的時候 , 就只 的 、常常丢掉忘失的 ` 藥 지지 有 師 週以 , 是在想誰 , 一秒鐘 想祂的 四十五 琉 秒 作爲 但是要把這 ,這樣 後 璃光如 , ` 這 禮 , 憶佛 其餘 秒 秒很適合 一拜之中 個 拜 ; 個 的 現象 來 把這 動 或 <u>[</u>念頭] 對象 個 之念只 作很自  $\overline{\mathcal{H}}$ 的

秒鐘

,

,

種

沒有

,所以

「 念」

無相念佛· 則 分段,時時觀照 0 拜

,將此念提起;一拜之中若有十次攝提的話

,

這是一種

方便善

,

每次憶佛二秒

# 如果憶佛的念一直都不會丢掉,就可以把每拜的時間延長 四十五秒之中有二十秒在憶佛。愈提憶佛的念愈長 第二目 每日晨昏精進拜佛

不能拜 的時 斷 鐘 少二十分鐘 掉 ` 間 五分鐘 拜 .佛非常重要,學無相拜佛法門須早晚拜佛,早上至少二十分鐘 兩尊 挪 如 到 每 晩 、三尊,或早上拜一尊晚上拜另一尊 拜的時間已經延到很長 , , 有人 禮拜時間能夠加多些更好。如練習得很純熟,每拜可延長到三分 上合併爲四十分鐘或一 、功夫好 **,** 拜可到十分鐘、十二分鐘 ,上班族早上趕上班就沒法拜佛 個小 ,時專心拜佛 , 這時 , 而憶佛的念始終不曾 只能 専拜 , 可將早上 , 晚 尊佛

同修 清楚的話 中 此 注於憶佛之念上面 某 即 會來共修 無相憶念拜佛 如果拜到憶佛的念不會丢掉,就不要再用剛才講的分段提念的方法 種 方法 , 再怎麼努力拜佛,這門功夫都不容易成就 加以體會 , 會裡的老師將爲您介紹許多種 0 0 每天拜佛時心裡想的只是照顧想佛的念頭,不讓它消失 如果還不清楚無相憶念拜佛 0 這種 無相憶念拜佛的 無相憶念拜佛的 心地功夫如果沒有 , 請報名參加禪淨班 ,所以初入門的這個階段 方法 開 , 口 始就思惟 , |選擇: 到 , 而 正 専

### ・153・無相念佛

注意 間久了, 常多, 覺心被妄想牽著走,這是很正常的現象 此階 ,心就隨妄想連續下去; 無法克服 功夫就會愈來愈好 段 練習, , 張眼時容易憶念,容易下功夫 不小心 , 心 。這階段拜佛時 直 到 裡就會出現佛的 因 某動作完成 ,不須煩惱 , 不 可閉 形 0 , 等過一 將 像 。只須精 起 進入下個 ` 眼睛 佛號或 段時 進地 , 大 蕳 動 產生妄想 閉 加 作 , 佛 災 眼 時 號形 時妄想非 練習, , 才 , 會發 稍

非常

# 第三目 閉眼無相憶念拜佛

會出現

,

表示這個階段已經完成

可進到第三個

階段

0

拜佛 堅固 狀 習氣是有情 發覺有比 況 緣 棉絮時 第三 粗 通常我們主張把憶佛的念收到腦子裡面 無法去對治它, 一階段 的 較 開始會出現一 妄想不容易起來 眾生無量劫來所養成的習慣 細微的妄想 , 眼睛 繼 會去看它,這就是一個妄想 續練習下去 種狀況 所以要進入第二個階段 , 譬如彎 , 閉 , ,妄想又多起來 腰拜 憶佛的 眼 拜 佛時 佛 念比以前 ,很難斷除。這種妄想較輕微 , 臉將 會出 臨 現 ; 第 , , , 每 更清晰 這樣能迅速增強憶佛 將眼睛閉起來不讓它 地面之際 些 妄想 一拜都會去瞄它一下, 階段張 , 妄想也不會 , 會產生 瓹 地 拜 上若 佛 有 , 的功 看 毛髮 此 眼 , 但 出現 睛 是很 這 閉 同 有 , 灰 的 所 眼

無相念佛・ 的 痛 呼吸不過來 但是有少數人在這時眼睛起了作意而不自覺地用力 要領 時 0 每天這樣禮佛,憶佛的念會愈來愈清晰 可以把憶佛的念放在胸腔 ,可以反過來,將憶佛的念放在腦子裡面 、心頭:若將憶佛的念放 **?**,時間 0 往內收是增強憶佛淨念 <del>以</del>久了 在心頭 , 眼睛產 而 覺得

閲 生

酸

即使拜到後來背對著佛菩薩也沒關係,因佛菩薩是法性之身,沒有一定處所 頭比 該改爲寬鬆有彈性的長 只要心相 向 翻 以改善頭部充血現象 .變了而生頭暈,要將方向感的執著去除 身體低 有 , 臀部 頭 人閉目禮佛時 應即可 面 可以降低 頂禮處比 , 形成充血的現象而頭脹頭暈 有時拜佛 7。這些 地面高約十公分或十五公分即 , , 褲 此病即除 會有頭暈現象,探究其原因不外幾種:肥胖的人拜佛時 , 三細節 亦可穿吊帶: ,臀部太高 0 要自 有人對方向有執著 褲 , 去觀察改善 使頭部充血 。拜佛不一定要正對著佛菩薩聖像 ,這時可用墊子將頭 但不可穿短裙短褲) 可 0 , , 禮拜 這是所穿長褲太緊 頭面頂禮時 起來後張眼發現方 讓身體蹲低 面頂禮 , 處的 亦須 雙腳 , 地 應 面

# 第四目 避免控制 呼 吸

,

之中要常常把憶佛的念提起來。這階段有些人會產生控制 無相 閉目憶念拜佛 段時間之後 , 憶佛 的 |念就 會非 常的清 呼吸的 晰 現象 平 常 , 嚴 几 重者 威

喉嚨 態, 還會 心散 情形會愈來愈嚴 鼻舌身亦不攀緣 而 種情形 身根一直在 無相憶念拜佛時 想佛憶佛之念非常清晰 切的法 使氣息出入的量固定。剛開始沒有注意到這種現象,後來注意到了,覺得 掉 我們 內好像 嘔 一發生 止。 如 繼續談 0 第五目 拜佛時若六根一齊攀緣就不會控制呼吸;閉眼後眼睛不能攀緣 此時 有些 。此是極少數人才有的現象,一二百人中不過一人而已,學者不須 一開始就發覺這種現象,馬上注意,對喉嚨不起作意 動的呼吸。此時對喉嚨起作意,使它保持在不太緊亦不太鬆的狀 無相念佛,上週我們講完第四個次第,而第五 重 |纖維在裡面 , ,意根只攀緣憶佛的念,覺得單調沒有意思,會另外再去攀緣 , 拜 口 ,最後會有嘔吐現象。這時要暫時中止憶佛,去活動 無相憶念拜佛之淨念相繼 佛來憶念一尊佛或菩薩 以一念相續,在拜佛時不會去攀緣色、聲、香 0 到這 而不 -舒服。 個時候 若不明白此原因而再精進拜佛 , 想佛拜佛之速度已經非常的 , 心裡頭沒有名相 個次第是我們在 ` 聲相 , 即 慢了 或形 味 可 , 控制的 避免此 下 觸及 像 , , 耳 把

概慢到 會覺得清涼自在。不需要像以前一樣 了三至五分鐘 拜 0 拜佛時會覺得很輕鬆 ,拜佛時很緊張。 很愉快: 也不需要用什麼精神 雖然是大 也

續し 全融入憶佛的那個「念」裡面去。這時候已完全瞭解「一念不生」和 憶佛的念自然而然存在心中 其間的差別。我們常常強調一念相續,因爲一念不生不易見到自性彌陀 。拜佛不再是苦差事 ,而是一 種享受,身心已經完 念相

一念相續才容易見到自性彌陀。而無相憶念拜佛正是一念相續的功夫。到了此

# **第六目 張眼無相憶念拜佛**第五個次第即告完成。

時

佛 佛 憶念拜佛 這個時候 對的狀況故睜開眼睛拜佛 候 有 二天,長可能一、二週,可以到達眼睛雖然看到色相,心不去攀緣它,不會妨害 0 些成績 這 尙無法對抗心的攀緣 第五 在第二個階段爲對治眼根之攀緣,故請各位閉上眼睛拜佛 個 時候拜 個次第修成以後 ,心裡的妄想對治了,可是眼根之攀緣尙未對治 0 形像 剛開始張眼憶念拜佛,還是很容易攀緣一切的色相 , 過一 佛 ,但是 段時間 眼睛視線的焦點不能停在事相上 「心往內收」,收到腦子裡面來,不停練習之後 。閉起眼睛時心裡容易攀緣一切法 ,慢慢還是可以克服 ,現在功夫已經很好了, ,功夫已經夠了 , 我們 0 所以要不停的鍛鍊 可以睜開眼睛來無相憶 所以回來面對以前 , 拜佛時 ,所以用張眼的方式 ,妄想較多, , 。因爲功夫已經 眼睛 , 因 ,不停的拜 爲 , 短則 雖然看到 所不能 那 拜到 念拜 個 枫

刻在憶佛想佛

,

佛也時時刻刻在攝念我們

;這樣的念佛人,今生會念佛

, 來生

# 到心 中憶佛之淨念,這樣第六個次第就算完成

即馬上找回來。 常會丢掉,請不要灰心,這是正常的現象,經不停的練習觀察 平常就要把憶佛的念提起來,然後,不停的去練習。但是會發現憶佛的念 的憶佛的念提起來。如果是持名念佛已經很久的人,開始學習這個法門後 第六個次第完成後 佛法門的人 第七次第, 第七目 , 在學習無相念佛後 直到很純熟的時候 於行 ,即改爲一切時中無相念佛,在任何時 四威儀中無相念佛 ` 住 **、** 坐 ` 臥 , ,憶佛的念就不會丢掉了 應配合平常行 四威儀中 無相念佛 、 住 0 坐 如果沒有學習過持名念 、地,都要把拜 、臥之時持名念佛到 ,憶佛之念丢掉

佛時

, 在

,

憶 眼 續 就完成了。第七個次第完成 雜念,只有一個憶佛的念,這叫「淨念相繼」。如果這個念時斷時續,叫淨念斷 0 ,二憶念深 如果是淨念相續,要訓練到這個念時時都在。到達這個地步,第七個次第 耳、鼻 大勢至菩薩念佛圓通法門講 、舌、身、意都回歸到意根來,這就是「都攝六根」。 ;如是乃至從生至生 ,可得到一種功德 「都攝六根 , 同於形影 ,淨念相繼」 , ,即念佛圓通法門中說:「二人相 不相乖異」 , ,那麼此際 就是這個境界 此時不想任 , 時時 ; 將 伺

無相念佛・ 158 • 兩個字 念佛法門很相契 雞皮疙瘩的覺受遍滿,眼眶就溼潤了,這就是說:第七個層次成就以後 也會念佛

眼

淚

,所以始終不離於佛法以及念佛法門。因此,到未來生,

聽到

「念佛」

感覺

即開始掉下來,毛骨悚然,莫名其妙的覺得心裡有酸酸的

# 第八目 禮拜多尊佛菩薩

拜或專念一尊佛或一 不得多於六尊,而且只限晚上拜多尊佛,其他時間只限禮拜或專念一尊佛菩薩 ,則此種功夫不易成就。多於六尊,則容易流於散亂。所以 到了晚上,即禮拜三尊到六尊佛;選擇佛菩薩的數目不得少於三尊,少於三 第八個次第 尊大菩薩。第八個次第剛開始是早上拜佛或憶佛只限一 禮拜多尊佛菩薩。前面七個次第不論禮拜或憶念,多是專 ,不得少於三尊 尊

別」之功夫 在後 二拜之前, 下去,菩薩則選擇一尊最相契的在前 序於晚 ,順序排列;選擇佛時 我們禮拜多尊佛菩薩之前應先選擇與自己有緣的佛菩薩;以佛 每三拜之後,不得起念頭說:下一拜是那一尊佛或下一 ,不易鍛鍊。 上禮拜 0 每一尊不得多於三拜也不得少於三拜。多於三拜 少於三拜,則功夫受到影響, ,以 釋迦世尊爲先,然後依照自己選擇的 ,其他排列在後 ,總共不超過六尊,即按 不容易增強 ; 在 拜是那 在前 拜時 , 則 佛排列 菩薩

,

的那 菩薩 拜的念的前頭 ;或起念頭說 尊佛菩薩是第幾拜,但不可出現是第幾拜之語言文字,也不能出現第幾 ,即念頭都不許有,但卻清楚知道是第幾拜。這個目的在訓 :這一尊佛或菩薩拜完了;在禮拜時要清楚知道禮拜 (憶念 練我

練 思惟觀的功夫,因爲以後體究念佛或參禪需要這個功夫。若不透過這樣的 功夫不易成就 ,故透過這種方法作爲一種善巧方便 0 如果這個階段 作 觀

第!如果這樣練習一段時間以後,知道拜那一尊佛菩薩是第幾拜而聲音文字皆 來 不會出現,則可以將早上也改爲這樣拜佛,而平常仍然是專念一尊佛菩薩,不 , 表示功夫作得不夠 ,須回到第七個次第把功夫增強 , 然後再回到這個次

要憶念多尊佛菩薩,否則將影響定力的增長。此階段拜佛以四十五秒一拜爲宜

因緣 這個時候 《到這時候已經能參話頭,已經能夠看見話的前頭 , 這個階段完成,已具備參禪與體究念佛的功夫。禪門裡面講參話頭,念佛 只顧去體究 ,念佛人什麼時候要親見自性彌陀, , 因緣時節到來即可親見 只待時節因緣 ,故無門之門已在 。自己不必管時節 誏前

到

# 第九目 四威儀中淨念相繼

第九個次第 要練習到一切時中能無相念佛而不忘失。一切時中無相念

無相念佛· 習到一 禮拜憶念,這個時候又要回到專念一 佛 包住了一樣,身心內外都是憶佛的念;作一切事情的時候 ,很多人可以作到,但容易斷掉 切的時段之中,憶佛之念如同泉湧 0 尊佛及早晚閉眼專拜一尊佛 練習到不會斷掉 ,好像憶佛的念把我們的整個身心都 ,那就要靠每天早晚 ,憶佛的念始終不會 0 然後可

以練

殷勤

母親 以 候 的念,此時第九個次第即已完成。 在 時 時中憶佛之念都存在 那種習性在 斷 生已經有這個功夫與境界存在,此即第九個次第自然會有的功德 絕 0 , , 「有緣必定相聚」即此理 母親與兒子一生又一生互相憶念,總是不會互相違背 然後進入深睡時,不知在念佛,但到天亮時一覺醒來,第一個念就是憶佛 完成這個階段的功夫,在〈大勢至菩薩念佛圓通章〉的相應功德,即「子若 ,如母憶時,母子歷生,不相違遠」;那就是說,佛子若憶念佛時 睡著了而不知在念佛,但是在淺睡時夢裡面 樣 一直都是很自然的存在 (非密教所謂之佛母),佛憶念眾生,就好像母親在憶念兒子一樣 ,所以未來生中聽聞「念佛」兩字即好歡喜,就喜歡念佛 ,淡淡的 ,因爲在我們的種識裡,自然就有憶佛的 , 但都在 0 說它有又好像沒有 ,心裡覺得好歡喜 ,夢及一切事時, ,說它沒有又確 0 , 不會相 只有到了晚上睡覺 離 實有 ,因爲過去 憶念還是 傾向 很遠 , , 這個 <u>,</u> 佛好像 在 切 所

### ・161・無相念佛

時間 看到 過去生沒有「無相念佛」這個名詞,但是已憶佛憶到無相憶念的階段,故 即可修學完成 所以有人聽到 無相」兩字 ,即起歡喜心,這個是第九個次第完成具有之功德,然後進 「無相念佛」 ,憶佛之念源源不斷 四個字即歡喜得不得了, ,此即表示過去生已學習無相念佛法 然後 ,在不到幾週的

# 第十日 動靜兼修

個次第

號時 很好 佛法門中來鍛鍊;要在平常一面無相念佛 於自修。共修是有人來指導如何學習這個法門,修的時候還是自修 ,不怕干擾 ,可能會生起 第十個次第 無相念佛之共修,無相念佛沒有聲音、 ,但是這個功夫偏在動中修 個煩惱 動靜兼修。 ,覺得心裡面憶佛的念受到干擾 在前面六、七次第時,聽到人家唸佛號、唱佛 , , 沒有語言,所以不好共修 面參加念佛會之共修 現在要回到靜 中修 ;現在心裡面 , П 0 到持名念 般念佛 , 偏 功夫 卢

晰 的念,不受聲音的干擾,照樣可以清晰分明 在 :憶佛。我們跟大家唱佛號、念佛,心裡面照樣觀照憶佛的那個念清晰 剛開 始會感覺到憶佛的念受到聲音的干擾,一、二十分鐘後,就發現憶佛

我們現在第九個次第完成,去參加念佛會之共修,大眾唱讚佛偈時

,心中

無相念佛・162・ 時 定要盤腿 念是否清晰?有沒有跑掉?通常動中修來的功夫 , 無相念佛之「念」不見了,這個時候要用靜中方式來鍛鍊。練到靜中 方面要在每天撥出廿分鐘 ,靠在椅背上坐也可以。 坐的時候要無相念佛, 、四十分鐘或一個鐘頭來靜 ,靜中容易跑掉;很多人靜 念佛時去觀照憶佛的 坐 , 靜 坐時

也可

坐

要

修學次第,功夫到此已經成就 去了;欲進入憶佛定中 進入念佛定裡面去 斷 , 動中也可以不斷 ,那麼即需把憶佛念轉淡 , 必須靠打坐 ,憶佛的念會愈來愈細 , 在動中 , 比較難 愈來愈清淡 ;憶佛念轉細後 0 以上是無相念佛的 , 即 進 入憶佛的定中 , 如 深有 干個

很細微的話 都可以進入念佛初禪境界裡面 這樣繼續不斷的 ,即可發得念佛初禪 静中也練習 ` 動中也練習,憶佛的功夫很好,而本身性障 念佛善根發,受初禪身觸之樂,隨時隨

地

提憶佛的念 的方式來鍛鍊 修學無相念佛法門 , 功夫不容易強 ,那麼無相念佛的功夫便可以迅速增強 ,很重 , **一要的** 功夫不容易成熟 個行門,即無相憶念拜佛;若只靠平常去 我們鼓勵大家以「無相憶念拜

### 第六章 體究念佛

第一節

無相念佛法門與體究念佛的關係

得的境界就和這個上品上生的人所證得境界和功德不可相提並論 生後即可得到上品上生的品位 脱而成佛度眾生的目的。如果念佛人能在這個世界就修成實相念佛的境界,往 種,一者在求實相,二者在求無量百千三昧。實相就是無漏的智慧; 位發大心的念佛人應當求得的境界。一 心的念佛人,應當體究念佛。體究念佛可分成三個部分來說 三昧屬於事修。究竟成佛從明實相開始,經過事修的長遠過程,和得到究竟解 體究念佛是每 一位想要求得實相念佛的人遲早要走的路, 。其他品位往生的人,到了極樂世界以後 般說來,要往生極樂世界的目 實相念佛是每 0 故 無量百千 切發大 的 所獲 有 兩

63·體究念佛 定,跟 態:第一種狀態是憶佛心謝,平常的妄念非常非常少,在此狀態如果去打坐即 種定裡 很容易入定。這個定叫未到地定,憶佛的念不在了,也沒有妄想雜念,進入這 第 「無記」 , 在定中無覺無知,不是念佛所求境界。所以憶佛心謝者打坐入這種 個部分:無相念佛的功夫修成以後 相同,如果有這種狀態出現,應當遠離 ,如果繼續深入, 可進入三種狀

在 打坐時非常的清明,在定中聽聞 第二種狀態也是憶佛心謝。 **憶佛的念已經不在了,成爲沒有妄想的狀** 切聲音,心中如如不動 , 一般 叫這個爲 態

以嚴格說來也屬於一念相續,因爲很清明的緣故 '一念不生」 ,但在這個一念不生中,有一個清淨之念,叫作 「無念之念」 , 所

中,憶佛的念始終不斷,這叫作憶佛定 不絕,動靜不失,即是憶佛定的境界。雖然沒有定的狀態,但不論在動中或靜 第三種狀態稱爲憶佛定,憶佛的念沒有相貌和狀態,卻如泉湧一 0 般 , 相繼

熟 的力量相應,這樣的人,難見自性彌陀,應該改修 防入定,因爲嘗過入定的滋味以後 種輔助的法門 不能體究念佛 一旦與定相應時,就入「一念不生」暗無覺知的境界中,所以在動中沒有與定 只是用來增強觀心的法門,平常還是以「無念觀心」 第一種狀態的人, 0 ,所以功夫偏於「一念不生」的境界,平素一 雖然有人用它來體究念佛,但體究念佛時不能 雖練習憶佛念佛的功夫,但沒有很認真的練習, ,就會喜歡入定。入定不是念佛人或修憶佛 「憶佛定」。這樣的人要提 爲主,以憶佛作爲 入定 「與定相應」 , 即暗 無覺知 不很純

第二個狀態的人 ,因爲有「無念之念」 , 勉強可以體究念佛;第三個狀態 定的人或體究念佛的

人所需要的境界

### 體究念佛 165 •

的 人 , 因爲憶佛的淨念 ,屬於一念相續,應該改爲體究念佛 ,不要再蹉跎寶貴

### 第一 一節 體究念佛前應具備第一 義知見

第二個部分是體究念佛前應具備第一義的知見

體究念佛始終不能成就,原因有二:

所謂體究念佛

,

說穿了即是參禪

,

話頭雖然不同

,

但本質卻是一樣

,有人

沒有憶佛的功夫,沒有一念相續、淨念相繼的功夫。

蘊無常、世界無常、五蘊無我、世界無我、不可久住,那麼有人就產生懷疑 真如佛性,所以在體究念佛前應該研究根本的教典,知道五蘊空、世界空、五 彌陀,是見一個有形有像的 二知見不夠 ,不知道自性彌陀究竟是指什麼?一 阿彌陀佛,其實是錯了,所謂「自性彌陀」 直在相上轉,以爲見自性 就是指

說 既然要去體究真如佛性,就應先瞭解色、受、想、行、識爲什麼空?爲什麼是 乘佛法的 我們是大乘佛法,爲什麼還要講南傳佛法?應該知道 要蓋二樓一 基礎 ,離開根本佛法要修大乘佛法,就像沒有地基要蓋 樣 ,所以經中說:「亦不可與聲聞 而相違背」 , 南傳根本佛法是大 ,就是這個道 樓 , 沒有 運

若經》

,

還有

《大般涅槃經》

`

《法華經》

等 等

,然後要深入思惟它所講的

思和道

理,思惟透徹後再來體究念佛

體究念佛· 剛經》 乘了義經 魇羅經》 虚幻?瞭解之後再來體究如何才是永恆的 讀 ` 根本的教典 典 《心經》 也是了義的經典 ,譬如 以及 , 《大般若經》 瞭解五 《維摩詰所說不可思議解脫經》 蘊和世界虛幻無常的道理, , 《心經》 。如果《大般若經》六百卷沒時間讀 和 、究竟不滅的 《金剛經》 樣 • 瞭解 、真實的我?因此 阿含部裡 , 也是出自於 以 後 , 面 再 , 菂 可讀 來研 《央掘

讀大

,

**念金** 

也可 足 到不相應善知識的影響而猶豫不定。所以要強調:念佛不能親見自性彌陀的 , 就 以獲得上品中 如果肯發菩薩大心及四宏誓願而真實的來體究念佛,雖然不見自性彌陀 至少也要修到這個層次。因為到了這個層次以後就能深解第一 體究的過程之中 不敢體究。大多數的人,念佛到這個地步,信心十足,但是有時候會受 生 , 應該 捨離 切的外緣 0 念佛到這個地步 , 有的 義諦 人信心不 而 不畏

在 菩薩的 《觀 法門無量誓願學 經 大願 裡 面 , 那就 講 , 深解第 是諸佛 , 佛道無上誓願成」 的 通願 義經典而不畏懼 也就! 是 0 有了這個 「眾生無邊誓願度 , 可 以得上品 一念相續的功夫 中 生 煩惱 , 但 是必 ` 無盡

### 167・體究念佛

生。 切念佛人應當求這個境界;如果信心足夠,應當深入體究,切莫躊躇不前 了菩薩大願並且深解第 到 1 極樂世界之後 , 一義而不畏懼,這樣的人求願往生極樂世界可得上品 他所證得的境界是初地乃至三地 ,非常殊勝 ;所以 沈應 中

# 第三節 體究念佛的方法和應有之知見

路勇猛精進才是。

# 第一目 體究念佛的方法——思惟觀

念佛時一 就表示:這個體究念佛的人,功夫不夠、定力不足,還不能夠體究念佛;體究 言、文字和形像。如果沒有這個功夫,還要用語言、文字來自問自答的話,那 何是「歸命無量壽佛」 體究的人 ; 眼 要用 「觀照」 耳、鼻、舌、身、意不是我 ,要向自己心中去體會,深究「念佛者是誰」?或者去探究 的方法,心裡面有 ?如何是「南無阿彌陀佛」?在體究時,要避免使用語 ,那麼究竟哪個是我? 個懷疑 ,在懷疑色、受、 想 ` 行 , 如 ` 識

佛呢?在這樣探究的過程當中,不可以使用語言文字,因爲使用語言文字的 不生不滅」 所謂 「自性彌陀」 的這個佛 ,一切眾生本來是佛,我也是佛 , 當然不是指極樂世 界的 阿彌陀佛 , 可是哪個才是我的自性 ,而是指我們本身之

體究念佛 168 • 究念佛 , 究 話 探究哪個是真如?哪個是自性彌陀?但是,在這裡特別要提醒大家:「一念不 念始終圍繞著我們,這個就是「一念相續」,一念相續時,稱爲「疑情相續 時,沒有語言、文字、形像、符號,那麼哪個是我呢?在這樣探究時,懷疑的 因爲這一生過完了,它們統統不存在了。我們要探究的是永不生滅的「真如佛 生時之靈明覺了的那個心,不是真如,不是自性彌陀」 習功夫要一念相續,一念相續完成後,接下來參究時,要去觀照:一念不生 言文字在那邊思惟;也不可以向色身、思惟心或意識上去探求,那是虚幻的 , , , ,而祂沒有形像、沒有聲音和語言文字,遠離一切相 就會落在語言文字裡,我們必須從「一念不生」之中去探求 誤以爲在體究的那個當下裡面是一念不生的。其實是應該從一念不生裡去 但在思惟觀的方法之中沒有語言、文字、聲音,所以往往有許多人就誤會 便會落入意識思惟,意識思惟將落入「解悟」 而 有的人聽到開示 然後去探究祂。 ,「體驗」非常的重要,經過體驗得來的才會眞實,因此 「要在一念不生之中去探究」,所以自己就在那邊保持 探究時,就是從一念不生之時運用思惟觀的方法來體 ,解悟就不是 0 ,這時 , , ,不應當用語 「體驗」 我們講: 如果沒有功 0

練

念不生的狀態,那就成爲一個無事人。這不是真的無事人;真的無事人,是

### 169・體究念佛

旨

以爲思惟就是用語言文字在分析,有條有理的整理

滅

非不入定能思惟也。」

這一段就是說

般

人誤會經典裡所說思惟的

情都沒有一 參學事畢; 樣 他這個叫 , 如此就永遠不能夠親見自性彌陀 「落在無事甲」 裡面 ,好像 0 因此 個甲殼,躲在裡面 , 雖然說思惟觀裡沒有 **,** 什 -麼事

佛 的緣故 陀聖號拆開來 語言、文字、形像、符號、聲音,但是必須具有思惟的作用在探究 心爲眞如 0 用這些方法來體究念佛,就算是有所得, 如果沒有功夫,作不到思惟觀的話,而在心中默念「念佛是誰」 也有 , 沒有辦法得到體悟的正受 人用語言文字來思惟 ,每唸一個字,便問一聲「誰」 、來解析, 也多是落在妄心妄識裡以意識 ?這個不叫體究念佛,功夫不夠 這個叫研究思想,而不是體究念 , 或把彌

會有 示 念佛定、學無相念佛呢?」我們且引述 人就說:「心中自念自問『念佛是誰?』也是可以體究念佛啊!何必一定要學 必然會有真實的功德受用,叫作正受。這就必須要有功夫 正受 體悟的正受很重要,意識思惟得的: 「夫正定者 所謂正受就是真正的、真實的功德受用,真正體悟得自性 ,真實是道,非不正定而是道也。若入禪定乃能思惟 《大般涅槃經》卷十三所載,世尊的開 人沒有正受,必須是親自體驗過 () 叫 作定力 彌 Ħ 一回才 陰 。 有 陀的

定中的思惟。以一種心識散亂狀態下所分析思惟來的東西,無法得到體驗和 佛 化 受,所以 不正定就不是道。要進入正定才能真實思惟五陰是如何生、如何住 各種境界。正定指的是定力,不是進入定境去享受定境裡的各種覺受 0 自問自答、語言文字不離心中,就表示功夫不夠,就不是體究。 如何消滅。這不是不入定的人能思惟的,所以必須要有功夫才能夠體究念 經中講的思惟有的是這樣 世尊開示我們:正定才是真實的道,邪定就落於一念不生裡去追求 ,但是舉凡體究念佛或是參禪所說的思惟是指在 功夫夠的 ` ,因此講 如 何

惟觀, 究的方法,如此就沒有辦法親見自性彌陀 思惟分別的作用,具有探究的作用在裡面;所以不能夠誤會爲一念不生,而 一念不生之際等待自性彌陀現前 在思惟觀中雖然沒有語言文字形象的運作,但並不是一念不生,而是具有 而去思惟悟後的境界 。如果在那兒思惟猜測悟後的境界,那就離開 0 我們在體究過程裡, 也不可以離開體究的思

〈雖然用語言文字,他還是體究

## 隨時隨地體究

體究念佛者,如有善知識幫忙舉辦精進共修是最好的;如果沒有

### 體究念佛

東了 精進共修時 精進共修 靠自己體究 ,結果還是凡夫一個,不容易契入。等到我們抓到方法找對方向之後 , 而 ,往往凝聚的力量不夠,或是體究方向錯了。所以精進共修時間 。即使有善知識幫忙而舉辦精進共修 必須在平常就自己去體究。因爲如果平常沒有先去體究的話 ,也不應當 一心等待善知識的 , 到

捐 夠 要進入時 親見自性 0 如果平常就隨時 所以既然有了思惟觀的功夫就應該隨時隨地去體究 ,精進共修期間已 彌陀的機會是微乎其微 把握時間去體究 |經結束,只好等待下回機會 , , 但這些體究過程的付出 到了精進共修期間 0 平常的體究 , ,

定是

功

,

雖然能

驗到 隱隱於市,小隱隱於山」,所以真正會體究念佛之人,必不離一切境緣來體究 ſ 自性彌陀 因爲體究念佛正好相反,偏偏就是在紅塵滾滾之中容易體究,俗話說:「大 也不 可以期望把家庭丢開 ,容易親見 ,或把事業辭掉而隱居到深山裡去體究 就很容易迅速的體 , 那 也錯

· 171 · 體究; 常遲鈍 另外我們平常在體究的過程中,有時候被體究的疑情籠罩 譬如在家中擦地板 的話頭就好了。 , 所以應當注意安全,開車時或作危險工作時不要體究 如是從事單純的 洗衣等單純的工作 、反覆的 如果是上班時 ` 沒有危險性的 ,只要看「念佛 ,只要看住 ,反應變得比平 作 就 可

,

0

頭

就好了,

不要起疑情體究。否則

,

在處理公事恐會出差錯

,

所以此時不應

體究,只要看 「念佛是誰」就好 。欲知話頭 (,請閱 《無相念佛》

是不是真的善知識,也要觀察自己的因緣是不是應當去參加精進共修, 如果有真的善知識在主持精進共修時 , 就應當去參加 0 但 要先觀察這個人 書

### 第三目 應遠離貪欲

去參加。至於什麼是真正善知識,留到第四篇「肺腑之言」之中再來說

用 界中的有,它與空不相應;所以執著五欲的人,要悟道很困難 貪著要遠離,才可以讓我們在體究的時候不會遭遇到關於五欲的妄想來干擾。 , 體究念佛的目的是要明白自性 佛性 財、色、名、食 ;而自性彌陀的本身是一個空性 、睡,色、聲、香、味 彌陀的本體 , ` 觸 種真實存在的空性 眞 如, ,這些都是不離五陰的 要親見自 。因此對五欲的 性彌陀 0  $\mathcal{F}$ 一欲的 的

現 因爲心中一有貪求,在打坐或一切境緣上體究時,這種妄想就會接二連三的出 建議要修學憶佛定的功夫 ,所以五欲的貪求心必須要捨離。 要避免體究時受到五欲的妄想干擾,就必須在平常先把貪求的心擺下來 無相念佛的功夫。可以幫助我們遠離五欲的貪 爲了幫助我們捨離這種貪求的心 態 , 我們

### 173・體究念佛

趕快遠離

### **第四目 應遠離慢心** 這是定的正受所必然引生的現象

,

心態 有 就開始神智錯亂 和鬼神共用 來達成滿足高傲的心態;和藉著五通來滿足指使人、使別人認爲他高人一等的 心中來,然後他會使這個人自以爲已經開悟,接下來開始顯現五通,藉著五 0 0 一個人如果心中有這種心態的時候,往往就會有大力鬼神乘機 。這種: 有少數人在心裡暗中起一個分別人我的心-慢心是因爲分別心而有,慢心以參禪人比較多,念佛人比較少 人到最後必定會被鬼神利用,自己無法控制自己的色身 一個色身 ,語無倫 ,到後來自己不能作主,被鬼神控制了。 次 ,眼神呆滯。到最後 ,鬼神離去以後 心裡面恐怕別人 時間久了以後 ,他就什麼都 進入這個 ,但不是沒 0 會勝 剛開始是 過自 通

沒有了,終於成爲一個精神病患。

有個 把它排除掉 我」 像這一類的少數人必須特別謹愼 在作祟, ,常常心中存著謙和恭敬的心態。 「我」是有爲有作的 ,隨時檢點這種高傲慢人諍勝的心態 ,這種心態和真空不相應,所以應當 自性彌陀是真實的空性,慢心是 , 要

## · 17 慢心的出生還有一種狀態

種狀態,是他執著於福報 0 有一 種人, 因爲修福 而產生

體究念佛 • 三寶, 慢心 每次去時 、到道場去 0 在 作大福田 , 《大乘無量壽莊嚴經》 法師都要奉茶 ,贊助一百萬 ;取相分別 ,贊助一千萬 ,情執深重 卷下有 然後心中常常記住這件事情 , 段說 求出輪迴,終不能得 :「復有眾生 , 雖種 0 譬如 善根 ;就希望

, 供養

有的

終究還是不可得呀!這個就是他心中起了慢心。 種 不但請坐,還要請上坐。這就是執著布施的福德,心中就取相分別 點兒 人我之間的分別 。 \_ 這個就是情執深重,這種取相分別的 ,心想: 。不但要奉茶還要奉好茶。去了就希望法師請他 「你這個道場是靠我來護持吔 人想要求出離三界、 -所以你對我要尊重 , 遠離 執著於這 輪 坐 迴

善知識沒有誤他 知識強移換 是眞善知識 瓜善知識,就說 自己是開悟了,認爲自己是親見自性彌陀,然後就去找善知識印證, 有一種人聰明伶俐,讀了經典以後,以他的意識思惟而瞭解 , 說 , 明明我這個 , 「你這個不是。」 「恭喜你」。 是他自己耽誤自己啦,如此之人因爲慢 . 「是」 「以後怎麼辦呢?」就說「保任就好了。」如果 , 然後你聽到 你說 「不是」 「這個不是」 , 然後就離開這位 ,而大失法益 , 你就認爲這位 善知識 如果是冬 ,就認爲 , 這 種

有個人去參訪善知識,善知識跟他說你跟我的學生學就好了,他心中想

直接跟 紹 個人來見我 我跟你的學生學,那不差上一 , 結果這個人出家去了。這就是因爲慢而大失法益。 我不會見 你談 ,可是感覺到這個人有慢心,就打消了引見的念頭 ,你的學生不夠看」,結果就不學了 , 我也會跟他說:「你去跟我的同修學」 輩了嗎?」 而不願意學 0 曾經有個 , 0 這種慢心從何而來? 認爲 所以他就 人 \_ 我這種料子必須 ,本來要介紹 。因爲有慢心的 不敢跟他介

道; 除掉,不要留存它。 慢心不但障礙初禪 所以慢心障道非常嚴重 , 也障礙見道 ,我常常跟同修們說: 。 \_\_ 所以 慢」 「瞋恚障礙 這個東西必須趕快把它遣 初禪 , 不障礙見

聰明伶俐來

### 第五目 勿希求神通或感應

0

175・體究念佛 法 體究念佛時不應當存心想要有佛菩薩來感應,因爲感應是色界的法,是欲界的 當要知道神通或感應都是三界之中的有爲法, 人定境、而是在體究念佛的法門裡用功的話,一定不會有佛菩薩示現來感應 ,它跟空不相應 偶然會有佛菩薩現相來感應,但大部分都是鬼神化現佛菩薩的身相 凡是希求神通或感應的 0 但也不必聽到如此說 人, 他很容易遭到 , 就害怕 是因爲 鬼神跟他 五蘊 因爲體究念佛時 作祟 而 有 我們念佛的 0 「體究念佛 如果不落 所 以 的

176 • 中用語言、文字念著:「凡所有相皆是虚妄,大智慧到彼岸。」或是 若波羅蜜」 有佛菩薩示現感應 有這 種情形的 。如此念個二、三遍那個現象就會消失了。心中默念的時候不可害 人非常非常少 ,大部分是鬼神所作 , 所以

諸位不必畏懼

0 萬

一遇見了,

只要在心

「摩訶般

,害怕就表示自己並未相信「凡所有相皆是虛妄」的道理

,如此,念再多遍

念佛的方法 也沒用 曾有這些事情發生。 如果心中有個正念在體究,不希求感應或神通而努力來體究的話 ,而落入定境了;此時發覺了,就要趕快回到體究的方法上, 萬一眞有這種現象出現,那我們就知道:一定是離開體究 **,** 定不

## 第六目 勿希望佛菩薩現身助悟

那個現象就會消失了。

祂 他去說;我們心中應該用第一義或三法印 會以佛菩薩的形像來爲我們說法。如果在那種狀況下無法排遣鬼神的話 萬一不小心落入一念不生之中, 體究念佛主 《維摩詰經》所說的來跟他相應對,只要發覺他一說錯,你就責備他:「你 要還是在自己體究 , 而有期待佛菩薩幫助開悟的心態 自己體究出來之後自己去肯定祂 、四依的原則或用 《心經》 , 鬼神就 , 《金剛 就由 承擔

### 體究念佛 177 •

已經失去體究的正念了。

待

但佛菩薩會很自然的在冥冥之中來加持我們

,

如果我們去期待就錯

ſ

,

我們心中不可期待

世尊、大菩薩示現

,幫助我們開悟。雖然我們心中沒

有期

這鬼神也來說佛法 ,你根本不懂佛法。」 他就會消失

徐對 有 嵵 候鬼神說法和佛法很類似 , 但其實不對 ,或者前面說的對 , 不小心去觀察就會被他誤導 ,到最後他弄錯了,那我們要把他所 0

有時他說的

說的全部丢掉

己肯定以及自己承當。」 夠判斷示現佛菩薩者究竟是鬼神還是佛菩薩;在此要奉勸諸位,一百個之中有 法不依人、依了義不依不了義、依義不依語、依智不依識 槃經》、《法華經》所說的即爲第一義。如果他所說的與經典不相符,那就是魔 九十九個是鬼神。因爲佛菩薩很清楚的知道:「體究念佛主要是自己體究、自 鬼神。什麼是三法印?即諸行無常、諸法無我、涅槃寂靜 什麼是第一義?就是《心經》、《金剛經》、《維摩詰經》、《圓覺經》、《大般涅 所以在體究念佛時, 佛菩薩是絕對不會示現的 0 0 什麼是四依?即依 把握這些原則就能 , 因 此

### 無相念佛和體究念佛不相同 第七目 體究過程中容易餓、容易疲倦、心情煩悶是正常的現象 , 無相念佛輕輕鬆鬆 ,憶佛的念就能存在,心

中很歡喜 很容易疲倦,也很容易飢餓,所以要注意飲食能量的攝取 在作 直 ,不必用精神 .觀審察,在作沒有語言文字的思惟 ;但是在體究念佛時, 住在思惟觀之中 0 所以在此時耗用的能量很大 -**,**時時: 刻刻 在體

往往今天體究得出一個答案很歡喜,到了下午這個答案好像變得有點疑問 晚上就把它推翻 在體究的過程之中,雖說要親見自性彌陀,只是一個因緣時節而已。可是 **,** 原來這個不是。又重新開始體究,如此體究了二至五天

乃至

星期

,覺得應該是這個答案了,

一的體究下去

,所得的答案都不是,到底什麼時候才能真的親見自性彌陀呢

但是到了隔天又推翻了

0

就這樣接二連

, 到

明天或 中猶如一顆石頭壓在心上,始終放不下來;要見,好像就差這麼一點點 所以愈體究 偏就是見不到,心情很煩悶,這是很正常的現象 好像是馬 下個月 ,到後來心情就愈煩悶,這是很正常的現象。因爲這個事情掛在心 Ė 乃至明年、十年或者是來生,皆沒有把握 就 可 以親見了, 但又好像遙遙無期 , 也許是下一 。心中是渺 秒鐘 渺茫茫 , 也許是 , 可是

能夠體究出來,只要我不放棄,就一定有機會。」這樣打定主意去體究, 下去,終究有一天會讓我體究出來;什麼時候能體究清楚不重要 只要把定了一個意志:「不把祂體究出來,絕對不放棄!這樣不停的 ,重要的是我 時間 :體究

### 體究念佛

精神好,白天才好體究

久了以後 ,心情煩悶的狀態就會消失

況 狀態在體究 究念佛的前一個月,長的話不超過兩個月的現象,時間久了這些狀況就會消失 「不假方便,自得心開」 了;有些人體究念佛的過程很短,可能只有半天、一天乃至兩天,這個 ,時間久了以後漸漸也就適應了,因此 剛開 始對於思惟觀的運作不順暢 ,且時間很短就過去了。 ,那就沒有這種現象了,因他是以一種很輕鬆很平和 但這種現象是因爲過去生種下很深厚的善 , 所以要耗用很大的能量去把握住這個狀 ,容易餓、疲倦、心情煩悶

,這是體

Щ

## 第八目 體究念佛期間要保持充足睡眠

根福德因緣而得,不是人人皆能如此

體究下去,只好又回到看「念佛是誰」的話頭上。所以晚上一定要睡眠充足 力來體究,就會昏沉、散亂;好不容易培養起來的疑情,就漸漸消失了 上更要注意睡眠 因爲白天在體究的時候 。如果晚上睡眠不足,白天就會精神不夠,就沒有辦法集中心 ,耗用很大的能量 ,所以很容易疲倦 , 大 此 ,無法 到 7 晩

· 179 · 禪 去體究念佛,那就錯了。晚上不睡覺,而連接下去體究 有的大德要求在禪七的第四天或第五天以後不許睡覺 ,要跟白天一 ,那是指疑情已經 樣去參

不睡覺去體究的

很強 閉不起來,心中放不下這個疑情 ,躺在床上也無法睡覺的人 ;因爲疑情盤據在心中 , 這樣的人才可以熬夜繼續體究 , 身體想睡 , 而不是刻意 , 可是眼睛

不著覺,這個是疑情很強了,心心念念牽掛著: 後趕他們去睡覺,進了寮房,躺在床上,眼睛望著天花板睡不著覺 人只好偷爬起來經行或聽聲音去體究 在禪三之中,所有學員在晚上,被我這個老狐狸把他們的疑情提升到極點 0 躺在床上的人,照樣是望著天花板 「自性彌陀到底是什麼東西? 0 他們 有 睡 此

放不下來,沒有心情睡覺,在自然的狀態下可以繼續體究

時 胸 神充沛 很微細 晩 好好的睡 如果這種疑情沒有提升到極點的話,昏沉、散亂 的一 上必須好好 才好體 種 究 「境界」 一覺,然後白天才有精神再努力體究;因爲 0 睡覺;不要在想參又想睡覺的狀況下 所以要定力充足、體力充沛才好體究 ,不但要有定力,還要心很細膩;心要細膩 、想睡覺時就應放開心 , , 因此 平常 自己體 腳踏兩條船 「自性彌陀」 , 就必須精 , 到 這是

## 第九目 忽略現實的狀況

還是沒有收穫

體究念佛的過程中 , 如 果時間很長 久 , 疑情很強 , 會產生忽略現實的狀

### 體究念佛 · 181 ·

沒有閉眼

,忘了眨眼了。

必須是退出這個狀態的時候

,

才知道

剛

才進

入那

個

張眼半個鐘頭

,眼睛已經乾掉了

,

只好拉拉眼皮,有眼淚出來了

離開

忽略現實狀態時才知道眼睛需要眨眼

,但是已

經閉

不

卞來

因爲

在 態,不必害怕這個狀態。 ,車子來了還知道要閃避,但疑情始終沒有丢掉,如此住在疑情之中一直走 ,走路要到某一個目的地 這就是禪門所說「見山不是山,看水不是水」的境界 ,把疑情提起來的時候,直接的反 應還存

過車禍 下去,走到了目的地,忘了停下來,還一直走下去,這叫作忽略現實 我們本身也會有那種直接的反應:有車來就讓開 會參的人就在這個時候參 不必擔心會發生意外,因爲我在這種忽略現實的狀態整整一年半,沒有出 ,也沒撞上過人,也沒有被車子撞過,這就是佛菩薩冥冥之中 。利根的人就這個時候容易 的

加持

道有這 體究念佛時 人了這種狀況 是張開的,但是他已忘了眨眼了。所以有一次我在一個道場裡打坐參究時 뻾 這 種境界 種 現象不是刻意去學習 ,進入這個狀態,那您把手在他眼前揮動 ,有幾位經行的人就好奇的偷偷觀察我 ,然後就去學人家,這個不對喔!在這 ` 去模仿得來的 , 有的人在禪三禪七 種境界裡 ,說我眼睛整整半個 ,他看不見 , 如果他在 ;雖然他眼睛 裡 , I鐘頭 他 , 進 知

這個是坐中忽略現實

見山不是山

的現

象

本

週續談

?

到 中忽略現實的現象 了 我們 個疑情很集中的狀態的時候 Ŀ 週談到體究念佛第九 0 體究念佛的人 則 有關 , 體究如何是真如佛性 坐中 「忽略現實」

終被疑情籠罩住了 佛是誰?」 當我們 時候,走過了家門而不自知;在打坐的時候參究,參到忘了眨眼睛也不知道 休息了 或 在這 ·關別 到了這個層次的時候 個 卻因爲疑情很強 的話頭就可以了 現象裡 人權益業務 面 。我們稱之爲忽略現實的現象 , 的時 並不 , 候去體究 會有危險 眼睛根本閉不起來 ,疑情已經非常的強烈 ,就產生了忽略現實的現象。所 , 0 所以在這個時候 但原則上 ,強閉 , 不主張在我們執行具有 ,所以往往夜間 .眼睛 , 字如何是自 最好只要去看個 ,還是睡不著 躺上床應該 以在參究的 性彌陀

危險

因緣 不夠 經過這個階段嗎?」答案是:「不一定!」如果是長時間的體究 這個現象 這個 ,便產生害怕的情緒,這不必害怕!有的人可能 而且也深入了義經典去探索,所以今生念佛 現象並不是不好的現象,而是 但有一 種念佛人可能是過去生的因緣不相同 種因緣開始成熟的現 ,直接從念佛圓通進入 會問 , 修習了許多善根福 : 體究念佛 象 ,可能會進入 0 有的 人 定會 (知見 大 德

,

是禪宗所講的

「明心見性」

,這個是菩薩所修

所行

` 所證

,

而

不是聲聞

見自

性

彌陀

,

裡面自己也

此不假方便 有體 驗 、自得 過這個階段 心開 0 像這樣的念佛人,大部分沒有經過忽略現實的階 ,但是時間很短促,多則半天一天 短則 秒 兩 段 秒 揃 ,

,

不可怕

, 而

所以這一種狀態不一定非要經過,這一種忽略現實的現象也並 種很正常的現象

有人也許認為經過這個現象太辛苦了,所以不願意經歷這個過程 ,希望經

由

善知識的幫忙

,不體驗這個階段

,而直接親見自性彌陀。

但是我們要說一句

去摸索體驗 沒有經 的人 由善知識的 這一 幫忙 段時間的辛苦 ,而經過很久的時 亚 不會白費 間在 「見山不是山」 所謂 功不 唐捐 的 因爲 階段自己 經過

,

,

0

,

裡面的各種狀況 這個階段而修上來的人 ; 而 且 |他的定力也會比較好,所以將來親見自性彌陀後 ,將來度人的時候 ,善巧方便比較多, 因爲 他 很 瞭解這 , 除了

能利益更多的念佛 自受用 功德外 , 他受用功德會比依賴善知識而見自性彌陀的人要好很多, X 所以

## 第十目 應當要先發大願心和長遠心

受益 見自性彌陀是菩薩所修、菩薩所行的道業。固然 但主要還是在爲廣大的念佛 人的 利益而· 來修這 個 , 法門 在這個法門 0

修

`

所行

、所證

體究念佛 • 生 應當要發菩薩大願。菩薩的大願:首先要發願 |,立刻迴入娑婆乃至其他一切苦難世界、五濁惡世之中,去度一切有緣的 , 來度化無量的眾生,乃至成佛。 《菩薩優婆塞戒經》 說 : 「菩薩於大悲中生」 是故 ,想要親證菩薩所修所證的境界 ,願親見自性彌陀 0 所以菩薩想要以 ,得上品 未來的

,

就

這是第一個願。然後要再發四個大願,這菩薩四個大願又稱諸

佛

通願

,

. 佛

願斷 念佛,就是禪門所講的參禪,在體究的過程裡面 就容易相 方三世諸佛莫不曾在菩薩因地發這個願 第二個心叫作長遠心。 切 煩惱 ` 願修一 切法門、願成究竟佛道 有許多人體究念佛,但是中途而廢的人 ,這稱作四宏誓願: 。 \_\_ ,我們無法確定哪一天 有了這五個大願 願度 更多 , 切眾生 體究念佛 哪 體

能是下 握 能逆料 個時辰能夠親見自性彌陀。 在體究的過程之中,心裡面很徬徨 便有善知識幫忙,還是有不少人參過半個月、兩個月, 已經親見的人,常常告訴我們,要親見自性彌陀, 所 個鐘頭 以沒有善知識幫忙的時候 、也可能是明天、 也可能是明年 , 希望很小 ` 也可能是來生 有善知識幫忙就容易 就跟善知識抱怨: 可能是下 ,因爲沒 0 秒鐘 時節 大 我舉 緣 也 有把 但

訵

# ・185・體究念佛 ·月。要到何時才能親見自性彌陀呢?所以說,要有精進心與長遠心

旗了!放棄了!」爲什麼?因爲不能預料

九層 是,體究念佛就好像在一個黑暗的山洞裡划船,究竟我有沒有前進?不知道 如果說是爬樓梯 爬到第五十層呢 ,即使說有一百層之高 , 知道還有五十層。 , 知道進度在那裡 我們爬到第 層 終究 知道

會到

但

還有九十

常的

呢?不知道!也許下一秒,也許是來生。所以心裡面很徬徨、很苦悶,這是正 距離目標還有多遠?不知道!什麼時候可以撞到最前端的那個牆壁、可以靠岸

間 性 點 念佛境界;我來跟著某 心力的代價,那這樣的人呢,參一天,休息三天;體究一個禮拜呢,休息三 可以親見自性彌陀,不肯像古時候的人,把十年、廿年當作應該付出的時 Щ 而 作 現代的人 「速食麵」的心態。希望我來跟著某一個人學念佛 ,普遍 一個善知識,一定有把握半年、一年、二年可 存在的一個現象,那就 是一 種功利的思 ,一定可 想,說難 以悟明心 以得實相 聽

因爲 在那邊想,又好像不甘心放棄,因爲參了那麼久,放棄了真可惜。可是又沒有 兩三年下來,沒有所證。當他決定放棄了, 有長遠心的人,最後必定可以親證。往往有人在體究的時候,心灰意懶 把腿放掉了, 兩手抱著膝蓋

,

把握

,

又想放棄

。正在這個時候

, 往 往

個因

縁到來

,

他就

悟入了

0

哦!

就

所有」 見了自性 0 所以 彌陀原來是這麼一 ,一定要堅持到最後那一刻 回事 Ì 所以 , 在閩 ,不到兩腿 南語有 句話 伸、眼睛一閉的時候 : 「錢是長 的

體證 爲 屬 絕不放棄 那個 都 長遠心是必須要堅持到底 ; 我們甚至要說:即使到眼睛閉了、呼吸斷了、 不知道 詩候 而 苴 , , , 就正是體究念佛的 那個機會是最好的機會 那沒關係!我能上品上生就好 , 即 最好 使是 诗 0 候 雖然那個時候我們體證 口氣出不來的時候 ,正是體證自性彌陀的最佳 Ì 0 所以, 兩腿 必須要發長遠心 伸時也絕不 , 我們仍 了自性 放棄 然有 良機 彌陀 機 , , 0 所 會 大 大

後》 的文稿 更多的細膩的 裡面 以上 整理出來 再去講 總共說十則體究念佛要注意的知見,但是體究念佛的 , 知見要知道,不過我們不在這裡說,把它留到 , 因爲再要講這些東西的話 大概要厚達兩英寸 ,所以這裡不說,祇作簡單的概略性介 ,將來這一本 《念佛三昧修學次第》 過程 《禪 裡面 悟前 , 其實 與悟

爲

,

時節因緣不可逆料的緣故

紹

## 187·果地無相念佛 在 思惟;一天、二天、一月、二月,乃至十年、廿年,等到他因緣成熟時

## 第七章 果地無相念佛(念佛三昧)

## 第一節 憶佛念佛,現前當來必定心開

接著我們進入正修行的第七個單元,談一談果地無相念佛

我們前

面 講過

,

無相念佛還是在因地之中念佛

,施設

個名稱叫

無相念

佛 佛,雖然還在空的一邊,但是已經真實了知真如,所以能夠稱爲果地無相念佛 不能夠眼見,所以稱爲果地無相念佛。這個階段的念佛,也可以稱作真實念 現在這一個階段講的無相念佛,是已經明白什麼是自性彌陀,但是仍然還

誰?」或者體究「如何是歸命無量壽佛?」這樣用思惟觀的功夫,不停的在觀 個念佛人,他進入到體究念佛的階段以後,一心一意來體究「念佛是

這個時候,他的疑情疑念豁然消失掉了,然後覺明現前,極爲清明,他就能夠 無論動中與靜中,當他一念相應的時候,他完全明白自己的本來面目是什麼 或是說他是在靜中思惟觀的時候,突然一念相應,「總之是要一念相應」 切活動之中,或者撞著、踢著、冷著、熱著, 乃至呢,有人耳朵癢著的時

,

然後

住

在這

個境界裡面

,

短則一

、二十分鐘

,長則一、二

個

小

嵵

去

「體驗

果地無相念佛· 眞如 破 死 去體驗那個我們肉眼不可見的真心,以心眼來見到那個不可見的真心 無量劫以來 0 ` 就是明心 受苦無量 這個境界 ` 稱之爲自性彌陀 ` 0 ,一直都被妄知妄覺妄心所欺騙,所以在三界六道裡面 現在開始 這個現象 ,然後呢,恍然得知,原來這個心就是我!可 , ,終於一步一步地斬斷了生死之流 我們稱之爲明白親證自性彌陀,也就是禪宗講的開 ,無始無明從此 笑的 輪 稱之爲

,

:是自

轉 生

起起床,這麼親密的關係啊!居然把祂忽略了,都沒有注意到祂 衪 曾離開過我們 , 覺得好新 鮮哦 , 晚上睡覺 ! 以前居然都不知不覺 , 我們每個人都抱著祂睡覺;早上起床 ,就把祂給忽略掉了 , 原來祂從來不 祂 跟我們

然後

,

,

目就是這

衪 個 陀從來 劫又一個大劫不停的延續 自性彌陀 向就沒 而 沒有生死 一切有情眾生的本來面目也是這個。然後呢,就觀察到這個真如 妮 , 從來就 有生沒有 體驗過一 所 不生不滅,從來沒有任何的變化 苑 以祂壽命無量 0 段時間 有生有死是我們這個妄知妄覺 , 可是這個眞如 轉過一個方向來思惟:我的本來面 我們這個世界有成 自性彌陀 , 祂從來就沒有來來去去 、這個 從來沒有生滅 住 色身 壞 空 , 而 , , 從來沒 自性彌 、這個 個

### 189 · 果地無相念佛

陀

因此

確

知大勢至菩薩即是空性

,

即是智慧

有出生!所以從來沒有死亡。 祂的壽命無量無邊 , 過去 無量 無邊 , 將來也是無量 依 處

無邊 佛就是歸命自己這個真如、這個自性彌陀啊 到這個 時候就真實的、完全的知道,什麼叫作歸命無量壽佛,原來歸 而 這 個自性彌陀才是一切有情眾生最後的 ]歸依處 , 也是最 初 的 命 歸

無量壽

樣 彌 示 可 以後 陀 以 , 一段時間在花苞之中消除性障 不能悟明真心的話 Ì , 知 樣 無量壽佛爲什麼叫 可 以悟入、一 , 樣 在往生極樂國後 作無量壽 可以親見 、增強定力,才能夠到這 佛的 ,可以得無生法忍 原因 , 見佛聞法 0 只是啊 , !沒有悟之前 , 得到 個境界 到那 無量壽佛 個 時 候 往 也 的開

那麼體究念佛的人,如果在這個娑婆世界體究很久,而仍然不能親見自性

!

出生。到這 無十方三世 無量 壽佛 諸 個時候就知道 ; 因 爲 佛 , 亦 無十方三世一 切有情生命 ,諸佛法身就是這個自性彌陀 ,莫不是由這個永無生死的自性 切有情 。我人憶佛念佛,今日得證自 ,若無此自性 無量壽 彌陀 性 佛 , 便 而

念佛

Ĺ

,體究念佛到這個

地步

,

就知道歸

命

無量

壽佛的

眞

(實義)

理

,

就

是

(歸命

菩薩又叫 作 無邊光菩薩 , 祂說 「我本 团 地 以念佛 ĺ. , 無 生 荵

今於此界,攝念佛人,歸於淨土」 , 講的就是體究念佛所修學的過程和所證的

內 境界

0

所以

,

祂攝受念佛人歸於淨土,就包括了極樂淨土,也包括了唯心淨土在

### 第二節 斷三縛結、入聖道流

空間 幻 異 常 晰的照見真如,然後他就以這個真心來念佛;念佛的時候是念佛的真心 觀見世 的不實在 死的自性彌陀來觀照的時候,這個世界仍然是非常的虛幻 是這個真心;不離這個真心,而念諸佛的真心。就以這個真心來看待色身、來 念佛的名號、不是念佛的形象。以我真心念佛真心;這個時候,能念與所念都 看待妄心、來看待時間 0 ` ]的真實感都消失掉了 苦、空、 恆常不變, 念佛人到了這個境界 界的 般眾生以爲世界是永恆的,一個大劫雖然非常久遠,但是從這個永無生 ,因爲它終究會壞滅 虚幻 無我相應 所以相對照之下 , 、來看待一切空間、一 , 0 因爲照見眞如、眞心 就已經了知真如和妄心的差別 所以他得到了解脫之樂,從此不以五陰爲我 0 因此 , 色身變得很虛幻 ,色身的眞實感、識心的眞實感 切的事、一切的物, 、自性彌陀 ,妄心 、非常的短 , , 、 妄 知 他可以隨時隨 祂的真實 妄覺更虛 都會跟 暫、非常 時間 、 不 從此 不是 地清 與 無 變

所以 , 以真心的這個真常 眞樂 ` 眞我 ` **真淨來觀照** 切色身 觀照 切

### 191 · 果地無相念佛

那麼這三

縛結斷

了

,

我們說這個念佛人就是出家人了

從此他念佛的時

此

的心 見解 性 提 設 身見 於五 的 形 1 故 進入聖道之流 切皆是施設的緣故 象 文字和聲音 來必定也會因緣 0 一陰的 爲我」 所以五陰的這個「我」的見解斷除了,「以思惟心當作是我 那麼心裡面就 接著 親證菩提的 便不取相持戒,而以道共戒爲戒 ` , 都是 般 觀照 因爲我見斷的緣故 世 凡 , 的這 蕳 夫眾生、 佛號 大 人爲的 和 人爲 、一切諸佛的形相 [個邪見斷除了,以色身爲我的邪見斷除了, 時 廣 ` 得到一 觀照音聲、觀照 Ŧ. 壞 候 , 施設而制定的各種 種施設 陰的世間 有情眾生都認爲眞實有一 便能依次斷除身見(我見) ` , 因緣滅 他 種解脫、一種自在 ,所以疑見就斷 以眞 , 不是真實的道理 0 0 如爲我,從此不以五陰爲我 然後以這個見地來觀照念佛的這 但是念佛人親證真如之後 ,都祇是一 世界,就明白這一切都是假 戒禁取見也就消除掉了 , 。因爲他證得眞如的空性 種施設,知道這是人爲的 個我 知道世間六十二種外 ` , 所以疑見斷 疑見、戒禁取見等三 ,從這 , 個我. 這叫 , 而 我們稱之爲親 j 有 出發 0 0 戒 眞 疑見斷 作斷我見或斷 ,以能聽能 個 , 禁 如 是因 道的 形 , 取 是 一縛結 所 象 , 明白 見斷 除 那 以 緣 的緣 個 證 執著 種 佛 生

菩

知 空 而

施

### 果地無相念佛·192·

緣故,所以稱這個階段的無相念佛 候 ,就遠離一切的相;念佛的時候

這個境界相當於禪宗的開悟、明心

, ,真實無相 叫作果地無相念佛,也稱之爲真實念佛

0

因爲斷三

縛結

、得初果解脫的

### 193・實相念佛

# 第八章 實相念佛 (念佛三昧)

現在我們要進入正修行第八個單元——實相念佛。

第一節

欲入實相念佛的體究方向

佛性 相 頓在這個階段,執著於這個空性裡面,那麼他就會偏於空而沒有辦法進入實 這個空性的真實存在,可是他還沒有親見佛性。因此,如果知見不夠,就會停 彌陀一起睡覺,每天早晨跟自性彌陀一同起床,他證了真心、真如、 這個階段還不是保任的時候。 ,如果有真善知識,就會跟他指導應該再繼續體究 念佛人進入果地無相念佛階段 如果知見夠 ,很清楚的明白真如之後 ,就知道應當再繼續體究 , 每天晚上跟自性 自性 ,求見 彌陀

究的 到真善知識的話,一言便了;如果這善知識已經明講了而我們還不能見 觀的功夫去審究:「如何是佛性?」如果自己的福德因緣和功夫具備 **示自己的福德因緣和功夫還不夠,應當要同時再修集各種福德資糧和念佛定的** 經驗了 體究的方法呢 , 所以這次駕輕就熟,要見佛性就很快 , 跟 前面講的大略相同 0 大 爲這個階段已經有前 。體究的時候 應當以思惟 面 ,那麼遇 那 就 段體

實相念佛・194・ 功

夫

0

而

在

禮究的

這

個

過程裡面

呢

,

方向

有

點差別

,

這個

階

段的

體

究

,

要往

在

活 ,

動之中

從狗

不

可

叫 散步之中 動 外放 裡面 態之中 , ` 乃至 去體 ` 面 打球之中、 貓咬 一向 會 外 , 豿 這 直 個 觀 ` 郊遊之中,從風 狗追逐貓 時候要避 , 同 時將心內照 也好 免打 坐, **,** 吹樹梢裡面 , 方容易相應 切動態之中去體究 避免靜 中的 、人來人往裡面 參究 0 此階段必須無相念佛 , 儘 0 體究之時 量

強方得相 黃龍 禪 師 應 講 濄 句 話非常的 好 , 吅 作 「生緣處 處 , 這 個 階 段 的 體

如果佛 中 1 開始每天鍛鍊無相念佛功夫後再體究,然後在審察之中 眞 的 0 親見自己的佛性 突然 如果善知識跟我們說破而 是 子沒 生 縁 念相應 處 有得善知識的指戳 處 每 ; 這個時候就可以 個 旦親見自己的佛性 勤 菂 境界裡面 仍然不能見的話 而見性的話 從 , 都有 , 切的色、 , 那麼應當在此 就 ,那就是我們功夫不夠 幫我們親 同時 聲 可以看見一切眾生的 ` , 見佛性 香 觸 ` 因 切 味 | | | | | 的 的 ` 活 因 觸 動之中 緣 , 乃 因 , 應立 緣 佛性 至 所 法之 去觀 成 以 ! 即

解脫 性 彌 陀 法?何處不說解脫法?哪 旦親! 見 了 , 方知佛法 大意就 條路不是解脫之路呢 在一 切六塵之中 [ 然後從眼見佛性的 0 眾生若 覺 何 物

這

個

見性是以眼見爲憑

,

若不是眼見分明

就

不是親

見佛

恈

,

就

不

Щ

親

見

佛不遠 個境界 這個 佛 方便 有 這就是念佛圓通章裡面說 這個便是性相不二、行於中道 的法身佛 性 切 兩邊所 , 時候 (、)自得 应 而 在 佛 字因 。 ∟ , 這 大五陰 深 束縛 雖 , 切 個 心開」 念佛圓通章講的 然看見世 有 爲這個緣故 而不是指感應所見的 入去觀察思惟 相 也終不離眞如的空, ,而能 顯現 、六根六塵之中自在 ,這種境界就叫作 , 蕳 離於空與有的 有 , 切相是有 就由 凡夫 :「若眾生心 , 便見那個不生不 「現前當來、必定見佛」 空轉 ` , 有聖賢 而沒有中道可行 那個形象的 0 所以他就住於空與有這兩邊 運作 兩邊,自在的運作空與有的各種功德受用 入有 然後繼續去觀察 「香光莊嚴」 , 0 ,憶佛念佛 , 果地 可是他 並 佛 且. 滅的眞如雖然空無 經 無相念佛明白 0 也 而這 由 0 無取 所以這個實相念佛的 照見凡夫與聖賢都是 佛 ,現前當來,必定見佛 ,發覺原來空能 個體究的過程 , 性 指的就是見這 無捨 , 在 員 不來不 形相 如 切 ,卻又不被空與 的 眞 叫 梢 , 生 去 作 個不 卻能 如 施 人呢 是 但是 切 設 空 不假 可 , 去 現 夠 的 在 ,

### 195・實相念佛 卻能夠 現凡 因 爲 聖 自 實相念佛人住在這個境界裡面 性 在 彌 切 陀 的 表相 真心 上面 本性 , 隨順 眞 如 佛 於 性 , 就叫作超凡越聖,而不住於凡夫和聖人的 切 , 的 無 凡 有情眾生 無聖

`

`

,

,

示

現來去

1、示現

取

捨

實相念佛・ 在前 性用是祂的作用。然後由於體用分明 境界之中。從此 學佛法的人,那麼這個境界就是實相的境界。這個境界又稱作念佛三昧。所以 面觀想念佛的第九觀裡面,我們說:悟明真如眼見佛性,稱之爲念佛三 ,體和用非常清楚的分開 ,所以能夠以各種方便善巧來幫助眞正要 ,體是眞如、用是佛性

,真心是體

從此以後不論是念十方佛或是念一尊佛,不論是有相的持名念佛、觀想念佛 說:「三界唯心、萬法唯識」。這一些道理,實相念佛人都已經能夠知道了 淨身、溪聲即是廣長舌」;密宗的祖師說:「聲字實相」 概括事理」;天台宗的祖師說:「理事不二」;禪宗的祖師說: 閱讀念佛圓通章的時候 或者是無相念佛,都稱之爲實相念佛。念佛人到了這個境界以後呢,他來重新 。也就是說念佛三昧就是實相念佛 念佛人到了這個地步,就能夠真實的了知淨土宗的祖師們說 ,他的所知所見又是另一番境界,和以前不相同了-;法相唯識宗的祖師 :「一句佛號 「大地無非清

們留到下一週再來說明,我們今天就說到這裡。阿彌陀佛 到這個境界 , 他重新來閱讀念佛圓通章所知的見解、見地如何?我

### 197・實相念佛

### 第一 一節 實相念佛人對於念佛圓通章的見地

就以 解到 能夠很容易瞭解親證實相念佛境界的人的一些見地。 持名念佛的法門,而是無相念佛的法門,叫作憶念念佛、憶想念佛。 〈念佛圓通章〉所屬經典的全名(經名),配合這一部經的大意來說明,就 佛子進入實相念佛的境界以後 《楞嚴經》是理、事 · 權 、實 ,圓滿分明,更能夠判別念佛圓通法門不是 ,再重新來閱讀念佛圓通章的原 典 現在 就會瞭 我們

念佛圓通法門,源出於密教部《大佛頂如來密因修證了義諸菩薩萬行首楞

。現在先就經名分析如下:

過去無量無邊,未來無量無邊;而現在的心性也是無量無邊,所以豎窮三際、

、「大」:一切有情眾生的心性,豎窮三際、橫遍十方,這就是大。因爲

横遍十方,叫作大

的佛 真如並不是佛,只爲了方便說法,施設一個名稱叫 一、「佛」::佛是真如顯現出來的靈明覺了;所以佛就是報身、應身、化身 但對於 般的眾生而言,所說的佛就是「報身佛」 「法身佛」 就是「應化身佛」 這個才是眞實

三、「頂」::頂是說當體不可得。如果可得,就必定可見,所以十方三世諸

佛頂

就是指真

如

祂不可見

0

因爲真如是世間與出世間的最高

無上,

所以叫作大佛頂

0

大

此

「大佛

,

如

何

頂心」指的就是本來面目 說祂有一個頂呢?所以當體不可得就叫頂 可 佛三十二大人相裡面 得的 緣故 。眞如之中無有頂 , 有 ,又叫作本 一種相叫作不見頂相 , 亦 無有相 地風光 0 , 沒有東西南北 ,又叫作菩提涅槃。祂無形 「大佛頂」指的就是眞 0 爲什麼不見頂呢?因爲當體 ,也沒有 如 遠所 , 無相

衛國 這叫 世 明覺了的心是一心三身的報身,不是法身、不是真心。)第三種如來爲:「自覺已圓 如來 覺他者 來的報身。具三十二相、八十種好,靈明覺了至於究竟,這個是報身如來。(靈 所得」,這個就是法身如來,就是真如。第二種如來爲:「明極即如來」,也就是如 應所見的如來是化身如來 0 釋 應身如來 爲 藏常住妙明、 四 應 種皇宮裡面出生爲悉達多太子 世 如來應世」,這就是應化身的如來。二千五百多年前 |間眾生因緣的成熟而降臨世間 如來 , 是 」:《楞嚴經》 不動周圓妙眞如性 《楞嚴經》 所講的 裡面所講的第三種如來。我們平常感應或夢中感 ,性眞常中 如來有三種 , 然後八相成道轉法輪 ,自覺圓滿 , , 第 一 求於去來、迷悟、生死 而又能夠覺悟 種如來爲:「生滅去來本 , 這個 在 就 钔 有情眾生 是如 度加 <u>,</u> 來 毗 , 無 應

### 199・實相念佛

以叫

作密因

修證 世, 神通 地的 等無量百千三昧 種 心不真 以有生滅的 千三昧的 為因 解釋:佛子開悟心性 不眞實 不停的再去探索。我們必須以無生滅性的眞如作爲因地心 因地心 。因爲這個因地心 五 境界和樂受作爲目的 實 地心 修證境界, , , 「密因」:密因有兩個解釋 以生滅 , 0 ` 所以要成就果地無上正等正覺 因此 能覺的這個心,作爲真如的話,這個心不可能成爲將來果地 然後圓成果地 ,作爲事修的手段和工具 的 , 經上講 是基於真 ` ,是外道、凡夫所不能知 能知能覺的這個心, , 親見自性彌陀之後,要再假 修證」 , , 這一 如爲根本而修 「因地不真 , 種知見和修 , 這裡指的因地心 第 ,果招迂曲」, , 種 ,就很迂曲 要想發心成佛 面 , 解釋: 這個也是凡夫外道所 學四禪 不是以 ,所以叫作密因 《楞嚴經》 八定 四禪 藉四禪 ,就是真 , 要不停的 指的就是這個因 、首楞嚴定 八定裡面 0 八定 因爲發心 如 ,來圓 裡面 ` 0 、眞心 輪 不能 所 首楞嚴定等 密因的第 講 生的 時 |成果地 迴 多生多 無生 知 無量百 的 各種 地發 )、 佛 如 這 的 個 滅

去加以審查、 同 [爲異?] 六、「了義」:所謂了 因此一 觀察,我現在所謂親見自性彌陀的這一 個人修得念佛三昧,親見自性彌陀的時候 義 ,《楞嚴經》說:「應當審觀因地 個真如, 跟我以後究竟 , 與果地 應當很詳細

,

是方便法門

義 自性彌陀所證的這個真心,和以後究竟成佛的那個真心,是同 成佛時的那個心,是不是同一個?如果不同,那就不是了義。 義之法。所以我們可以用持名念佛作爲方便,來接引佛子進入這個法門 可以把念佛圓通解釋爲持名念佛的法門,因爲念佛圓通法門是了義法門 。既然這一部經所講的,是了義的法,因此念佛圓通的修行法門,必然是了 如果我現在親見 個 , 這就是了 ,

,

但不

所以 陀的其他五道的眾生 《楞嚴經》 、「諸菩薩」:諸菩薩是指一切已經覺悟了, 所講的諸菩薩,是指已經親見自性彌陀的人,乃至親見自性彌 而來自度度他的有情眾生

嚴經》 現在已經得到初果了,已經斷了世間三縛結的見惑,但是仍然不知道六根之 根中積生無始虛習,彼習要因修所斷得」,那就是說,佛陀告訴阿難尊者 才能夠到達果地的無上正等正覺。事修指的就是四禪八定、首楞嚴定等等無量 累積 八、「萬行」:所謂萬行,是藉著事修來圓成果地覺 裡面說:「汝今已得須陀洹果,已滅三界眾生世間見所斷惑, 著過去無量生以來的各種虛妄的習性 ,這些習性 , 無上正等正覺。 要從事修上來斷 然猶 ; 你 未知 《楞

白千三昧

### ・201・實相念佛

錬

熏

修無量百千三昧

,

並說明五蘊的區字以及證得五蘊空的各種

相貌

明修

證的五十五個位階

,直到五陰銷盡

,究竟成佛,這個叫

作果地

修

證

因爲

摩

地的深淺

而說明欲界定、未到定

`

四禪八定

。因爲

四禪

八定

而

觀

後 嚴經》 地。以上這一些全部都屬於事修,這一些事修就叫作菩薩萬行 誨 知見 要受淨戒 就講「攝心爲戒,因戒生定,因定發慧,是則名爲三無漏學」。開示這些原則之 經悟明心性,親見自性彌陀之後再來修各種的事修,才叫作菩薩萬行 四種心如果能斷,行就能斷,就能夠修學正定。第三要能夠攝心旋元 定以及證入五蘊空的境界在內,這個就是「事非頓除,因次第盡」。在事修方 個就是 ,就開始講:戒殺、戒盜、戒婬(在家戒邪婬)以及戒大妄語, 0 然後告訴我們修行的三種漸次的階段 ,然後再由二十五位菩薩說明他們各自證得圓通境界的二十五 、楞嚴經》 、楞嚴經》 的經旨,若還沒有開悟而修集福德資糧 「理則頓悟 , 漸漸斷除殺 接著又依照菩薩悟後所修的各種三摩地的由淺而深的 開始是講修證二十五種圓通法門所應該知道的關於眞如佛性的 , 乘悟併銷」 、 盜 、淫、 ;接下來就講事修的各種三摩地 妄的心 ,不是斷除殺、 :第一要斷五辛,不要吃五辛。第二 , 不能夠稱爲菩薩萬行。必須已 盜 ` 婬 這叫 。所以依照 、妄的行 , 包括四禪 境界 種 四種清淨明 法門 、入三摩 , 《楞 面

昧 法、以人法爲名,所以叫作「大勢至菩薩念佛圓通章」。 陀爲宗、以大乘修證爲教、以圓通實相爲體、以離愛得脫爲用、以無相念佛爲 直到識蘊空盡,那就具足了無量百千三昧和法界的一切智,這就是首楞嚴三 ,這就是妙覺。所以我們從經題和經文的內容,就知道念佛圓通是以自性彌

通念佛圓通章的意旨 全名,就可以貫通整部 所以修學念佛法門得到念佛三昧,入了實相的境界之後,再來看 子們學念佛法門而到達實相念佛的境界,就是無生法忍、就是念佛圓通,叫作 不假方便自得心開 〈念佛圓通章〉全文雖然只有二百二十四個字,但它是淨土法門的心要。佛 。因爲念佛圓通法門是了義的法門,不是持名方便的法門 《楞嚴經》 。另外從念佛圓通章的這個章名,也可以貫 《楞嚴經》 的

## 第三節 實相念佛人所得功德正受

的功德 正受;定的正受就是他所住的境界;解脱的正受是解脱的功德 以上是說明實相念佛人對於念佛圓通章的見地,接下來我們說實相念佛人 ,我們把它分成三個部分:見地正受、定正受、解脫正受。見地是慧的

## 第一目 見地正受

### ・203・實相念佛

無常

`

,

但

是也同

世

蕳

是可

樂

,

是

可

住

的

0

切

間

佛

無

因爲他已經見到 接引很多的眾生 是他不被一切魔、外道來壞他的見地。因爲真如佛性了了分明,不是聲聞 不是緣覺法 耨多羅 大甲 我 見地 ,不以五蘊爲我 曺 藐 的 , 正受 三菩提 乘於大 , 因 此 , 我們 說 切法的本際是空性 叫 `° 乘 作 他所 , 0 乘 離開五蘊身見 這就是說實相念佛的人 於彼際門 要引用 坐的 於大乘。 , 令大 Ш 則 這個 作白牛大車 無所 寶積經》 ,這就比 , 所以沒有執著 人於一 執 0 過一 卷二十一: 切法的 如他身上已經穿著大甲胄 , , 不是羊車 他已經離開 際已, 本際 0 大 以安樂乘 爲證得 , ` 已離身見 鹿 沒有任 了身見 車 眞 0 , 如 他將 何 而 , 是則 佛 的 不 發趣 性的 執 來能 以 也就 色身 名爲 著 法 於阿 正

緣

貃

,

,

是苦 常 故 覺的大道 , 世界無常 所 聲聞 以已經過了 樂 乘因 0 ` 我 無我 , 五蘊 切五欲的煩惱 ` 淨 斷 無常 見與常見的境界 , 不是聲聞 ,而畏懼留存於世間 .時體認到 ,而生起苦惱, 的苦 、 空、 , 所以他以安樂的大乘法 無常 生起害怕的心。緣覺乘以 0 但是實相念佛的人 ` 無我 世間 , 所以 他 而 趣向 雖然見到 , 以眞 無上 爲度 冊 1 如 間

眾 同 生 菂 切有情眾生 緣 故 , 能夠 , 在世間的生死海裡面浮浮沉沉 不 離 切 的 煩 惱 , 和 切的 眾 生共住 , 頭出頭沒而沒有畏懼 而 無 所 畏懼 能 這 夠陪 個

就 世界亦如是 ĬЦ 作以安樂乘而度一切有情眾生,和他一 實相念佛 ;說心非我 人所證的 實相 所 , 覺無我菩提 就是 《華嚴經》 。 …… 導師無來去 齊走上無上正等正覺的道路 (六十華嚴) 所講的 , 亦復無 佛 所住 身非我

`

法

所

的 稱 我 說我能生這個心, 個處所 謂的菩提 非變化;諸法無變化,示現有變化」,這就是真如的境界,就是自性彌陀的境 身無處所,充滿十方界。……彼無心意識,亦無起心想」、「法身非變化 才是最終的歸依處 , 0 、不是真如 ,就是實相念佛人的境界。大意是說,示現在人間的這 但 導師就是眞如 是祂能夠示 祂遍滿於十方世界。法身沒有所謂的心、意或神識, , 只 有 , 世界也是一樣。心意識不是一切有情眾生的最終歸依 現出各種的變化 說我能滅這個心。法身祂不是變化的 。覺悟了以後, ,真如這個本體沒有來沒有去,也沒有一個住處。 個空性。菩提、涅槃與空性、真如,都只是 就知道世間其實沒有一 ,這是實相念佛人所證得的眞如的境界 , 個我 ]個應身佛不是眞實的 祂是永 也不起一個心 存 一種施設的 在 恆唯 , 法身沒有 也沒 處 一不變 , , 眞 亦 如

作第 謂第 第 義就! 三個 義 0 到這個時候來講一切了義的經典 見地正受: 諸法如」 因爲親見自性彌陀 的意思。 諸法 如 如 的 矛 原 , 動 他很清楚的知道這 故 , 無來 所以 無去 知道什 , 不 麼是第 生不滅 些經典 所講 義 這 0

所

吅

## · 205 · 實相念佛

生相和壽者相

,

也沒有男女相

; 看 待

切有情眾生,平等平等。

他瞭解

所謂

之後 時間 即 經 說明 的 7 是依經解經 他所說的,都是從自心裡面流露而出,完全符合了義的經典所講的意旨 候講性空相有 緣 同 , 故 眞 魔說 都是我自己內心裡面的事情 第 所以他說的一切法,符合了義的經典。他不依文解義,這是第二個見地功 也不是依文解義,佛門裡面有一句話說:「依文解義三世佛怨, 而 第三個見地正受,就是他真實見道的緣故 , 河個 (如實 他能 就 ,修學三界之中的一切禪定、三昧、神通、 可 0 。」因爲已經親見自性彌陀,入了實相念佛的境界,得到念佛三昧 見地 性 以禪 如果這個人過去已經讀了許多大乘了義的經 ,也不是依文解義,而只是把他心中所知道的、所親證的境界,來 夠 知道接下去修道的路要怎麼走 , 正受, 真如實相等一切的道法都是施設 有時候又講性有相空 ` 淨俱通,也可以宗、說皆通。因此 就是他離開 。如果有機會爲有緣 1 ,雖然顚三倒四翻來覆去隨意而 切的相 。雖然已經知道了 ;沒有我相 ,所以自己經過一 , 福德,而不因此起煩惱 但是爲了究竟解脫 人講了義、實義 , 典 他所說法不是依經解 , 沒有 那麼他不需要多々 段時間的 所謂 人相 離經一 的 和度眾生 說 , 他 , 菩提 沒有眾 ,

思

涅

他不

但是

有

實相念佛・206・ 相 皆無相 的沒有 ,不妨有出家相、在家相,沒有妨礙 ,又不妨有我相 事相 0 但是證得理上沒有各種的相之後,再回頭看世間 ,所謂的沒有男女相、沒有天神相與我相等,指的是在理 、人相、眾生相、壽者相,又不妨有我相、天神相、畜生 二 切 ,又不妨有男女 上看

二切

第五個見地正受,是說這一個實相念佛的人,對於禪宗裡面,祖師所講的

他也 步,禪淨是相通的 蘆宗賾(慈覺大師) 各種 二昧的淨土宗的祖師 )能夠教別人怎麼樣修禪 開示語錄和各種淆訛的公案,他不會的很少,除了禪門裡面祖 他全部都知道了。因此 ,已經沒有禪與淨的分別了,這是關於見地的正受。 , 他們都是既教念佛法門,也教禪的法門,因爲到了這個地 ,同時都是禪師 ,他也能夠當禪師 ,雖然他是從念佛法門而進入實相念佛的境 ,譬如永明延壽禪師、蓮池大師 0 所以自古以來,凡是得到念佛 師關的公案 、還有長 界

## 第二目 定正受

受 知 前之後,他能夠以這種大智慧的力量 ,如果沒有正受,就是解悟,不是親見自性彌陀,而是以斷滅心的妄覺、妄 接下來我們說定的正受,一個念佛人既然親見自性彌陀 作自性彌陀 0 親見自性彌陀的時候 ,住於一切法而不斷滅一切法、不破壞 ,必定會有覺明現前的現象 ,必然有定的正 覺明現

## ・207・實相念佛

切法 就現前 菂 修證 ;能夠以善巧方便來攝取止觀的法門, 了,這叫定的正受,所以我們現在有許多位的初禪人,原因就在這裡 , 這個就叫 作諸佛授法光明 。因爲這個緣故 也能夠修習無相的各種法門 ,性障也除了, 初禪不久 , 而得 無

## 第三目 解脫正受

第二

個功德是解脫的正受,

解脫的正受大略把它分爲六種來講

當他 講 的 樂的時 歡 想要去幫助他 喜; , 有情眾生, , 能夠悲憐 看到 慈能與樂 第 當他看到有人痛苦的時候 候 種解 , 切 尤其是看到小孩子在嬉戲遊樂的時候 還在生死海裡輪迴,還不能覺悟 脱的 佛子學佛法而不得力的時候 ,這個叫作慈悲心,不修而得 , 切有情的痛苦。所以有一個現象是,當他看到別 悲能拔苦,所以得到念佛三昧之後,他能夠同感一切有情的 正受是慈悲心。 , 他心裡 因爲自己已經親證空性了, 面沒來由 , 他心 ,所以他生起了慈悲心 裡面就起 , 他心 菂 會去悲憐 裡面沒來 種悲愍的 П 他 頭 由 人很歡喜在玩 , 去 的 來看 (憐憫 心態 跟著他們 古德常 看 他 , 切 而

## 可以得到任何的法。 第二 種 解脫 的 正受叫 無私心是因爲悲愍眾生的緣故。人之所以會有私心 作無私心 0 無私心是因爲見到 切都是空,

個

實相念佛・208・ 喜樂 漂亮哦 是因 .温 爲覺得 , 因爲有 ,這是因爲 我 有 得到 個 個 解除 「我」 我 我 能夠 覺得 渴的 得到這 有 法 有 所得 0 個 本書,就怕別人偷走 又如

「我」獲得了這一

本精美的書,

所以

生起

,

所以產生私心

現

人送給

我

本書

,

是精

裝的

,

,

例 有

如有人送來一

杯水

,

喝

了這

杯

水

用 大 既然沒有 他除掉了私心 爲沒有 第三 種解脫的正受 私心的 個 我 緣 0 大 故 為畢竟無所得的緣故 而 , ,是他沒有慢心和瞋心 無所得 所 以有 , 人要偷 既然無所 他的 得 , 東 , 西 切空的緣故 誰 ,而不會在心裡面生起 , 要, 他也不擔心, 就送給 , 悲愍眾生 他 , 得到 不 必偷 )煩惱 解 的緣 脫 ſ 的受 故 0 ,

應該聽說 該 證到果地無相念佛的 認識我這 來跟 我 我 的 個善知識 , 學 每 0 有 個 0 ]詩候 那 人 不來跟 是因爲這一 都應該是 , 雖然沒有這種大慢心 我學 我 種慢心 , 我就起瞋心 的學生 分別而 ` 生起瞋心 ,但是還會有輕微的 , 說這 我 的徒弟 個 人不 可是 明道 , **,** 每 理 慢心 個 個 , 居 剛 然 都 應

心

慢心是因爲有

個

「我」在,

瞋是因爲慢心而

生

, 因爲

慢

,

所

以覺得

莂

各位菩薩 , 阿彌陀佛!我們上週談到一 個果地無相念佛的人,他雖然沒有

慢心

陀 年到四年之間 是真的親見自性彌陀,也不是實相念佛的境界;他是以妄心、定心作爲自性彌 四年之間 因爲真見的人已經失去了身心的真實感, 就 可以非常淡薄 ,慢心、瞋心、私心都會變得很淡薄 0 如果仍然有很強烈的私心 我」 的真實感消失掉,所以兩 、慢心或者瞋心 , 那 就

大慢心

,

可是仍舊有輕微的深沉慢心

。這種慢心以實相念佛的

人而

,

兩

年

到

錯 譬如走過華西街,他的朋友可能說這老闆好殘忍哦!當街殺蛇,看蛇這樣扭過 隨意的讚歎 盛 的 有 現象 第 的 四個解脫正受要解釋的是:有少數人初見自性彌陀後 , 見佛性以後明瞭眞如,然後他就可以隨意的發脾氣 ,都是任性而爲 跟 一般貪 ` **瞋轉爲淡薄不相同** ,但是不犯道共戒。有的時候 ,這是因爲知見不同 ,他的想法很奇怪 , 反而 、隨意 所致 有貪 的 , 但 喜 樂 都沒 瞋

轉

209·實相念佛 佛性來 你去殺掉那隻蛇好了。」 所以有時候他的觀念看法對一般人而言,真有些奇怪。但是, 呢?沒有錯 來扭過去把皮剝掉 牠 根 看 本就 那 條蛇 沒有被殺掉啊!」踩死了一隻螞蟻 0 事實上,一 、那隻螞蟻 ,活活的剝皮好殘忍。可是他說:「你認爲 他說 般人看到的是蛇 , 所以沒有死 「我何必殺?我殺了牠,牠也沒死,殺了等於 0 ` 螞蟻的五陰的 死了換一個五陰還是照樣 ,他說牠根本沒死 生死 你跟 有人 , 他 分殺牠 他說 則 有沒 是從眞 在世 デー が 那 , 我認 匪 有

如

深心 當眾跟他大聲斥責才能度 他不被世俗的觀念所束縛 沒殺。」所以這不叫殘忍, 心平氣和, 裡面直接就發出來,一 一點脾氣也沒有了 , , 而是因爲從見地而生的一 發就不可收拾,所以瞋心很重;可是一轉身 他就索性當眾大發脾氣,不但是大發脾氣而 當遇到逆緣時 ,譬如說 , 遇到 種跟世俗人迥異的觀念 一個人不 可度

, 他 又

且是從

只 有

時候 如佛性 力 悟後的保任過程和修道過程中,他會一步一步去思惟、去觀察,要實證涅槃的 道 也看到眞 條頭緒 那 有些初見道者說: 道路該怎麼走?修行的方法是應該用什麼方法?然後他就 不樂就白不樂了 , 所以初期可能會有貪欲轉盛的現象。這種人經典上也有記載 如佛性的運用自如而不受染污 ,開始走向實證涅槃的究竟境界,那就是說要增強他的功夫 。 ∟ 「貪欲是道嘛!瞋恚也是道啊!所以在貪欲之中既然是 好吃就吃,男女欲也是一樣 ,所以貪欲也是道啊!反正又不影響眞 , 爲什麼?他在這裡 會漸漸的 , 即 0 但是在 理出

別不同 人必定都會貪瞋癡轉爲 要修定就必須除掉煩惱 , 所以有時貪瞋非常強 淡薄 0 但是在轉爲淡薄之前 貪欲 ,有時候又淡薄得幾乎就像是已經不食人間煙火 ` 瞋恚 ` 愚癡都是煩惱 那段過程裡面 , 所 以到最後這 有 起伏的差 吶

### ·211·實相念佛

了 但 是到最後都會很淡薄

第 Ŧī. 個 解 脫 正受是 :當他親見自性彌陀之後 , 他自己知道必定可 以 得

到

品 生 , 乃至 |終究可以獲得究竟解脫 的果報 , 但是必須他已經開: 始深 入教門

經典 所 講的各個層面去深入閱讀 ,以他自己親證的現量來加以 印證 如果這

個時候 次裡 如果他讀到修證方面 面 他讀 從而 《觀無量壽佛經》 瞭解將來必定可以究竟解脫 的 解說經 ,讀到第十四觀 典 , 他就知道自己現在 所以能夠安心而自在的於世間 ,他就知道必定可以上品上生 菂 解脫境界是在那 個 生死 層

之中自度度他

喜了 布施 的 者捐出巨款的人,就在心裡面沾沾自喜: 不同 第六 來蓋寺廟 嘴巴裡客氣的說: 0 個 般 解脫正受是 人說 ,就說這位師兄師姊您是 「功德無量」 ):這個-「哪裡哪裡 人到了實相念佛之後 是在 什麼時候用呢?在有 ,不算什麼啦!」心裡面卻想 「我捐這一大筆款項大有功德」 「功德無量」, , 他眞 實的 然後這位勸募巨款或 人勸了 瞭 解 一大筆款 功 「我來生有 德與! , 領來 福 歡 德

大福報了 , 我有大功德了。」 這不叫功德 ,這叫福德

脫正受叫功德 功德不是虛 , 斷結叫功德 功德是自己真實的 ,心能安定而能自在這叫功德 我們 ;逆境出現的時 講 的 候 解

東西

,

獲得受用

0

前

面

Fi.

實相念佛・212・ 解了功德 生活叫功德 心不爲所動而能自在

0

是親自獲得受用

,而不是虚幻的、期之於來生的

,所以他已經瞭

,

離開了一

般人因爲貪、

瞋

、無明而生的痛苦,很自在的

福德是五陰所受的依報或者正報叫作福德,譬如行善者來生得欲界天身

地 和樂,這叫福德 享欲界天的天福,這叫福德;布施者來生得布施的果報,所以富有資財、眷屬 、有定的正受、 0 有解脫的正受的緣故 功德是指出離三界方面的、 ,所以對於功德與福德的不同 解脫方面的受用 。那麼因爲有見 ,他是已

知已見。

# 第九章 後續之修行

# 第一節 求生極樂的實相念佛人應隨力修定

接下來我們談後續的修行,這是正修行的第九個單元

**,** 願的話,他這一生在往生之前也應當要隨緣來度人,因爲見實相的人,必定永 到這個世界來度人,所以同樣都是修菩薩行。因爲明真如、見佛性 世界,繼續自度度他,但是不能因此就批評求生極樂的人;因爲他已經見實相 遠不離菩薩大道的緣故。雖然發心比較廣大、悲願比較大的人會發願留在娑婆 去了那邊定慧增上以後,仍然還是會度眾生,可能到別的世界, 如果已經到實相念佛境界的人,他志在求生極樂世界,而無廣度眾生之大 ,就必定不 也可能回

會離開菩薩道,因爲不是聲聞法、不是緣覺法的緣故

法專念 尊預先安慰告示:一週之後捨報,坐金剛臺、上品上生。 這個人見實相之後,他會依道共戒而住,然後仍舊依照果地無相念佛的方 無量壽佛,迴向發願往生極樂世界。 在捨報前一週必定會獲得 彌陀世

如果是精進的實相念佛人,在往生極樂之前,除了隨緣度人以外,應當要

淺續之修行·214· 引的辛苦,二者自己往生極樂以後的果報也可以增上 加 的功夫差別不同,以及體悟深淺不同而有差別 有人得四地 修觀想念佛的法門,或者修學禪定的功夫,一 談到這裡就有人說四禪是小乘人修的聲聞法 ,有人得五地,有人得七地,果位 不同,這其間的差別就在於禪定 者可以避免等候佛菩薩加持接 ,念佛人修的是大乘法 0 雖然同樣是上品上生

話 前 合修四禪的功夫, 远禪 應當要隨緣修學禪定或者觀想念佛 미 以 , 要修的更多了。已經得到實相念佛境界的人是大根器,所 暫時不須修 所以不必要修 , 但是往生到 0 我們的說明是 極樂世界去了以後 : 如果僅僅是求生極樂世 ,仍然須要再修 以在往生之 , 而 (,不適 且不

# 第二節 有大心的實相念佛人應修各種禪定三昧

壞的時間 胎 來斷五下分結,以便永斷後有的種子而不取涅槃。還要思惟 歸 Ē 神通 於 如 淨土 知出胎呢?這樣思惟過後 候 果實相念佛 ,第六個漏盡通就是證得實相念佛的境界了 , 的話 我應當如何捨離這個色身呢?我又應當如何能夠正 , 那就應當在度眾之前再深入思惟:當四大五陰色受想行識報 人發了大願 , ,就知道應當要修四禪的功夫,應當要繼續修 想要效法 大勢至菩薩常常在這個 0 然後還要再思惟 ,要怎麼樣來眞實 知入胎 世間 正 要如 度念佛 知 住 何

念佛法 的廣 定、 果地 人無漏智 四空定 觀想念佛 無相念佛法一樣可 度一切念佛人 眄, ,那就能夠自住唯心淨土而又不捨念佛,這叫念佛心 , 發起 要深修唯心淨土的 ` 解脫 觀鍊 ;於深入的廣泛的思惟過後 的 熏修各種三昧 力量 '以修到四禪 ,因此能夠發起菩薩大悲 法門 , 的緣故 。或者改弦易轍,以止 然後就依 ,獲得這些 過去所修的念佛定來修 , 便 知 三昧的 道應當要繼續深修廣 , 修 三觀的法門來修四禪 四無量心 功 0 因爲 德 力 深修 , 修六神通 四禪 而 能 四禪 義 夠 , 以 的

## 第三節 理事 相融的菩薩萬行

,

|沒有想要去獲取欲界天、色界天的天主的|

福報

的 勢至菩薩的功 這個地步就具足了自性西方三聖的 量的福德來莊嚴自己,因爲無量生之後修集了無量福德和無量三昧 性大勢至菩薩的功德 無量生之中 一聖次第成佛 果能夠修學到無量百千三昧 德 , 不捨眾生、拔苦與樂 , 他的真如本身就是自性大勢至菩薩 永無斷絕 ,那就是自性觀世音菩薩 ,就是這個意思 功 成就 德 , 視 的話 福德了 一切眾生猶 我們說這 0 , 那麼我們說後續的修行 所以西方極樂世界必定有三 如親 , 個. 然後以這個 子而 人就是具足了自 無所 功德在 以 求 及具足了 , 修集 性大 未 , 到 來 無

無量 生 未來,但以酬願度生,現在西方。」 間福德的 , 所以 |壽莊嚴經》卷中說:「彼佛如來,來無所來,去無所去,無生無滅 爲什 本體 也沒有消滅 麼這樣說?因爲自性無量壽佛就是一 0 自性無量壽佛不受束縛 , 而能出生智慧,自己獲得究竟的唯心淨土 無量壽佛的本體,能夠出生大智慧、大威 ,所以也沒有所謂: 切菩薩出生解脫功德以及修 的 解脫 0 ; 因 爲 所以 , 非過現 本來

令大

集世

7、大神力、大慈悲……千變萬化、十方示現,所以在相上示現有

觀世音

賢菩薩的 普賢菩薩 所以能夠展現大威勢,有大威勢的緣故,所以能夠具足 至兩大菩薩 他諸菩薩 大勢至兩大菩薩作爲脇侍 '滿足無量億那由他菩薩願行,常爲無量億那由他諸佛之母,又爲無量億那由 ,故《華嚴經》卷六十說:「(文殊師利)無量劫修諸法門,究竟普賢菩薩所行」 我們明白了這個道理 師 , 切 爲什麼這樣說呢?文殊師利菩薩就是大智慧,因爲大智慧的 1 顔行 0 請注意這一段 ;不但這樣 , ,因此持念 就知道持念 ,文殊師利菩薩無量劫修各種法門,能夠究竟 而且滿足了無量億那由他菩薩的各種願行 無量壽佛就是具足了持念 大勢至菩薩就是具足持念 普賢菩薩的 觀世音、大勢 文殊 無量 緣 師 故 利 文 普 願 `

殊師利菩薩隨時隨地,沒有一個處所,遍滿十方世界,

常常都是無量無數諸佛之

## 

母 無量無數諸佛是從 無量 無數菩薩的老師是 文殊師利菩薩而生,所以 文殊師利菩薩,所 以祂就是大智慧 文殊師利菩薩就是大智慧 , 也就是說

慧的力量 能夠以無量無邊的智慧光普照一切眾生,使這些眾生永離三惡道,得到了大智 光明,是故號此菩薩名無邊光。以智慧光普照一切,令離三塗,得無上力,故 智慧的緣故。 號此菩薩名大勢至。」從這段我們就知道 大勢至菩薩就是因爲大智慧的緣故 切諸佛由大智慧而生,一切諸佛一切菩薩以大智慧爲師 那麼我們回頭來說,大勢至菩薩之所以名為「大勢至」是因為祂具足了大 ,所以叫作大勢至菩薩,叫作無邊光菩薩。從這裡就瞭解 《觀經》裡面說:「但見此菩薩一毛孔光,即見十方無量諸佛淨妙

薩祂就是大智慧,所以持念 大勢至菩薩,就具足了持念 文殊、普賢菩薩的功 大勢至菩

之心,依大智慧成就百千三昧,而於十方世界現無量身相 具足了持念 藏菩薩無量千億的大願,這就是自性觀世音菩薩了, 以具足 大勢至菩薩的大智慧和究竟解脫功德的緣故,能夠發起大慈大悲

施與救濟,所以名爲觀世音 大勢至及 地藏菩薩的功德。以大悲心而觀照眾生心中一切悲苦音

所以持念

觀世音菩薩就

,起大威勢,

地

淺續之修行·218· 性觀世音菩薩 薩於極樂世界成佛在 勢至菩薩 **血處處說到** 所以我們這樣就知道,自性無量壽佛爲體而生自受用功德 ,因自受用功德而能出生他受用功德,具足了無量福德莊嚴 「欲度他者先自度」 。必須自受用功德圓滿,才能圓滿他受用功德,所以 大勢至菩薩之前,就是這個意思。這也就是大乘經典裡 的道理 ,這就是自性大 觀世音菩 ,就是自

德 聖的 地 量壽 佛要說 無量壽佛就具足了念十方三世一 所以 因爲十方一切佛的一切智慧、一切功德、一切福德皆由自性無量 全體 稱 佛 所以綜合上面的觀點我們就知道:持念西方三聖之一就具足了持念西方三 而 出生的緣故。因此十方無量數佛,同聲讚歎 《無量清淨平等覺經》 「歸命無量清淨平等覺」 『南無無量清淨平等覺』」 因爲有體 ` 有智慧 卷四,世尊叫 、有福德莊嚴,所以念一佛就是念十方佛 切諸佛,因爲十方一切諸佛 ,那指的就是真如 就是這個意思。 阿難陀尊者:「當日沒處 叫阿難陀尊者歸命 , 就是自性無量壽 無量壽佛不可 , 都從這 個自 , 思議 頭面 無量壽 佛出 性 無

載 威 有 人讀經不瞭解這個道理 …都八方上下無央數佛國諸菩薩輩各各如是, 從我國當有七百二十億阿惟越致菩薩皆當往生 所以就問 《無量清淨平等覺經》 皆當往生無量清淨佛 無 卷四 量 清 裡 淨 面 佛

,

切

滿

足普賢行之事理圓滿一

生補處菩薩所居境界即是實報莊

嚴

,

即

並將五十三參所修之普賢無盡十大願王導歸極樂,成就佛道

率天的 威 後應當是往生於兜率陀天,不久就降生在 候祂以自 量清淨佛國呢?經裡面講的是不是錯了呢?我們的說明是:一生補處菩薩生兜 。 ∟ 時候 他認 性 無量壽佛爲依歸 爲阿惟越致有許多是一生補處菩薩 , 祂具足了 大勢至菩薩、觀世音菩薩的一切功德和 ,這就是往生無量清淨佛國了 人間 ,八相成道 最後身菩薩即將成佛 ,怎麼還會是往生 0 所 以有的 智慧, 祖 這個 捨報 師

,

,

以

1111

得成佛 界一切智智等功德滿足,方名具足普賢行;具足普賢行方成一生補處菩薩 之禪定三昧神通威勢、六度四攝眾生等福德,及理上道種智 滅 "生則必定生,去則實不去。」知道了這個道理 極樂世界爲什麼是一切佛國之中最殊勝的道 (華嚴經) 故四十華嚴於最後 中善財菩薩五十三參所修即是普賢行 〈普賢行願品〉 , 將無盡普賢行歸結爲十大願王以 ,就知道極樂世界爲什麼永不消 理 , 細說欲成 ` 佛道者必須事上 切 種智、十法 , 方

莊 遮那莊 極樂世界 巖 藏 嚴藏大樓閣 廣 大 0 (樓閣) 此極樂世界遍滿十方虛空,即是四十華嚴 即是六十華嚴 , 即是極樂世界。 「嚴淨藏高大樓觀 故 文殊 、普賢 彌勒菩薩之 ` 彌勒不但住此娑婆世 即是八十 華 毘盧 巖 遮 毘盧 那普

得見 界,亦住於極樂世界。修學普賢十大願王者往生極樂,面見 十大願王最後導歸極樂即是此意 觀自在菩薩,亦得同時面見 文殊、普賢、彌勒菩薩在彼極樂世界 無量壽佛時不但 ;普賢

用 後 終極的究竟的修證,那就是唯心淨土,所謂常寂光淨土。 聖;在理上,釋迦牟尼佛就是西方三聖。以上所講的都是廣義的念佛行門,而 薩六度,來修集無量的功德與福德,理事圓融 四無量心、三明六通、無量百千三昧,於未來的無量無數劫之中,行無盡的菩 , ,應當要修大威勢、大光明,那就須要具足禪定、解脫、解脫知見之後再修 這個就是 綜合上面實相念佛人的見地與正受之後,就知道親證實相念佛的境界以 釋迦牟尼佛所修所行所證 。所以事上有 ,那就具足了西方三聖的體與 釋迦牟尼佛, 有西方三

## 第四節 體究念佛修證之三等人

體究念佛修證有三等人:

(1)上等人親見自性彌陀的時候,實相念佛的境界與功德,一時俱現

知識的開示而能夠得見實相。有的人雖然親見自性彌陀,但是不明真如,沒有 (2)中等人親見自性彌陀以後的一段時間,因爲深入體會、深入思惟或者善

### · 221 · 滾續之修行

的本體是空,所以中等人過一段時間深入思惟之後,或者當時有善知識開示的 就是本體的方面 注意到自己落在有的一 。因爲見自性彌陀就是見佛性 邊,如果他能閱讀 了義經典就會注意到另一邊的空,也 ,佛性是性用 、是有 , 自性 癩陀

,那麼見到佛性的有,也能真實明白真如的空,這樣才算具足了實相

體會不夠或者誤會了,則時間 前開 佛性的本體是什麼,那麼這個人或者是業障深重,或者是情執深重,應當在佛 善知識,殷勤虔誠奉侍修學 自性彌陀,而是以妄心、定心作爲真如,以妄覺作爲真覺,那就應當去尋覓真 有 解脱功德受用。若沒有解脫的功德受用 口至誠懺悔 ③下等人,他親見自性彌陀之後沒有遇到善知識的開示,也不能真正明白 ,還要修學三福淨業。因爲在這種狀態裡面 、空間以及五陰的眞實感還會繼續的存在 ,那就應當檢討自己所見的一定不是 ,對於眞 如的

就沒

空

產生的一些疑惑 個大單元 第二篇正修行 辨疑 0 也就是解釋關於我們前面所講的修學次第中有人可能會 念佛三昧之入門與修證就談到這裡,下週我們要進入另

# 第三篇 辨疑問答二十一則

辨疑第一:前論體究念佛中所說疑似禪法,非是淨土之法。

中國禪宗之禪,不是禪定;而是般若,是智慧。它存在於一切大乘解脫道之修 行法門中,存在於某些解脫法門之末段。禪宗固然有禪,天台宗、法相唯識 辨:修學佛法應知法之次第與轉折,運用善巧方便而昇進,則得法迅速

宗、真正的密宗、淨土宗莫不有禪,非是禪宗之專利也。

探究。此皆因缺乏定力—動中功夫—所致也。故真見自性彌陀者,稱爲見道 用。便向人妄言:「佛法不過如此。」從此成大我慢;或棄佛法如敝屣,不肯再 在的現象是以一念不生之定心爲真心,以此妄心爲真心,故不得解脫功德受 動靜皆如是;非指靜中打坐一念不生也。近代人參禪之被印證爲悟者,普遍存 爲求見道故修禪,修禪前必須先修定力。定力主要是淨念相繼,一念相續

應如何轉折;於每一轉折處,運用善巧方便,而非橫衝直撞。便能見法得法 修學佛法之前,應先瞭解該法門之內容和修學次第。如實知已,便知何處

知修道之路,不隨未見道者淺見而行。若不明續修之道,即非親見自性彌陀

0

離相

無相無不相,便是實相念佛,即是禪宗之見佛性。凡此體究過程即是

223・辨疑問答二十一則 陀 功夫純 後 相 修證境界,故有天台教義 見分相分,即是法相唯識。修學過程則不離止 障而深 手方法,不同的宗派,故曰:「入門有多途、歸元. 即是禪之明心(開悟 名相 應探究第 念佛法 શ 入 四禪八定,證得楞嚴定而究竟五蘊空, , 不 門亦如是 形 應停留 一義 相 , ;已解知第一義後即應體究 運用善巧方便, , , 即 應當從有相之持名入手 應探究如何昇進, 0 0 從不同觀點來看佛法 若再深入體究,而親見自性彌陀,即是見實相之即 自 有相轉 何處轉折 入無相念佛 觀 , , , 以減 體究即是禪法 , 無二路。」 便有不同的 少煩惱 0

若具

知見

, 便

知

捨

除

,

增強定力

0 持名 相貌,不同的入

0

無相念佛

功

夫

純

熟

。若了

知自

性

土 存 者,該階段之參究,本質莫非是禪;不論任何宗派,到此完全相同。 及究竟解脫 修學,入手法門雖 在於各種修行法門過程之中途或最後階段。而各宗派修行之最後所得便是淨 0 修學過程 功德受用及所證唯心淨土唯己能知 中所得無量百千三昧之功德受用以及因此 有 種種不同 , 而修學者若有因緣修到此一 便是密 因此如實了知三界五 ,因止觀則有諸種境界,爲辨 而知之各種法 0 因智慧現前 階段而參究第 所以「禪」 界差別 陰之一 消除性 切 智

迅速進入實相

0

而修學之過程

,

便是從有相到

無相

, 由

無相

入實相

0

解脫

道之

禪

,此境界之解脫及自受用功德便是密

辨疑問答二十一則 相入無相。不知藉無相境界以求實相,則佛法難成 不惟念佛門如此 大精進菩薩時由觀像念佛逕入實相念佛;根器如我人等,仍宜知所轉折 人實相,例如 修學佛法最怕執著所學初入門之法 《文殊說般若經》之「隨佛方所,端坐念實相」,又如世尊昔爲 ,其他宗派亦復如此 0 若不具知見 ,不知轉折 (以方便爲究竟) 。除非大利根人能從有相逕 ,則不敢運用善巧方便從 不肯昇進

理趣六波羅蜜多經》卷二中 世尊之開示作爲佐證: 親證法界實相,即是藉著無相念佛爲方便,化導菩薩悟道明心。茲舉示 佛之言說聲相 字及言說之施設,而於彼世界之佛仍然能夠以法化導諸菩薩 譬如 ,猶如修學無相念佛者,於開始時不將念佛之念繫於文字相以及持名唸 世尊於經中所說位於此娑婆世界東方之不眴世界,其世界中無有文 ,慢慢修練而轉進,乃至轉入參話頭 ,成就體究念佛 。無有文字及言說 ,最後得以

爲不眴。 名……國土嚴淨 來詣 爾時薄伽梵復告具壽阿難陀言:『彼不眴世界無諸苦難,及三惡趣亦不聞 念佛三昧云何是耶?所謂非色相生,亦非受想行識生,非前後邊際智 佛所恭敬合掌,目不蹔眴瞻仰如來,念佛三昧自然成就 , 唯佛法王化諸菩薩,無有文字亦無言說。彼諸菩薩受化之 故彼世界名

## 225・辨疑問答二十一則

菂

根

而 觀諸法 如 實 相 , 無說 無示 ` 無相 無名 , 此即名爲念佛三昧 0 

慧生

,

亦非現在見聞所生

0

佛告阿難

:

 $\neg$ 

其念佛三摩地不可思議,

於諸:

法

無

源時 德法性 緣所安立的十二因緣法獲得之智慧所生,也不是現前所見所聞之見聞覺知法所 佛 就自然成就了,也就是當時就能悟得離於語言文字之自性彌陀 覺知的自 生。念佛三昧是意識所不可思不可議的 故?因爲 昧?可見體究念佛之真實義,在於求證實相、參究實相之過程 便直 親近 , 而念佛之本質即是要見眞實佛 如 現見自性彌陀 .接進入了實相。 所 亦同 |性彌陀||念相應 舉經文中 ` 世尊說念佛三昧不是從色、受、想、行、識之法相所生,也不是從諸 接受佛之化導時 |様 本來無生, 世尊所說之不眴世界 本 來 而此處既未有唸佛持名之施設,爲何說成就 無生 , 能隨順因緣 以般若智慧觀察到自性彌陀就是五 ,只要恭敬合掌,目不轉睛的瞻仰 , 而自性彌陀所含藏 親證法界實相 ,當現前與一向不行見聞覺知 而出生五蘊諸法 , 無有文字亦 的蘊 才是見佛之眞實義 , 無有言 處界法種及具足種種 此即是諸法之如實法 說 如來, 蘊諸法 , 亦即 , 此 , 彼 鴚 世 出生 是體究念 了念佛三 念佛三昧 ` 由無相之 離見聞 界諸菩

何以

相 故說自性彌陀是諸法之實相,能現觀諸法如實法相之智慧就是念佛三昧 淨土法門中之持名唸佛或者觀想念佛乃至憶想念佛 , 行者除了以求生極樂

辨疑問答二十一則 昧 報 備之福德資糧 行者所能夠追求而且滿願的 說證得自性彌陀者,能觀諸佛法身與自身之自性彌陀體性平等、 近真善知識修學般若實相的正知見,在法門上從有相轉進無相,以及修集應具 前 界等佛國淨土爲願之外, 、念佛三昧 :證得自性彌陀即是證得唯心淨土,捨報以後必定能隨願上品上生 仍然非常嚮往 ,進入自性彌陀實相之體究,即有因緣實證自性 ;只要知道一行三昧、念佛三昧的真實義 。這也意謂著,一行三昧、念佛三昧是淨土法門之 於未捨報前 , 對於經中所說念佛能到達之一行 彌陀 無一 0 無別 若於未捨 ;經中佛 ,以及親

證自性彌陀 性彌陀、念佛三昧。茲舉示禪宗祖師之開示作爲證明 來自性清淨不生不滅的如來藏心,是五蘊諸法之實相 授座下學人悟入之禪法 就是證 淨土之進階行門, 吾人從經中 明體究念佛並未偏離淨土法門 ,體究念佛就是參究實相 佛的開示可以了知,念佛三昧就是親證諸法實相,也就是親 確實是具體 ;禪宗所悟之心,即是離見聞 , 、參究自性彌陀的 反而呈現了淨土法門所可 0 體究念佛 ` 參究實相 覺知 , 即是淨土法門所說之自 過程 於諸法無所行 ;於上文中的 , 是禪宗祖 到達 ` 親 證 說 師 本 傅 唯 明

皆能隨願往生,這才是淨土法門實至名歸之所在

,能於如是甚深第一眞實義中修學、信解、受持者,捨報後於十方淨土

不不

生不滅

而

; 以

如實之法,能自調伏

;起大悲心

,作種種方便

, 復能

調伏

切眾

如實而證如實而解

,

如實而

如

法過於涅槃,吾說亦如夢幻。苟能於夢幻中,

大慧宗杲禪師於《大慧普覺禪師語錄》卷三中說:「不見古人云:設有

十惡即行十萬 但無不善,西方去此不遙。若懷不善之心,念佛往生難到 八祖惠能大師於 東願 ,後除八邪乃過八千。念念見性,常行平直,到如彈指,便覩彌 西。悟人在處一般,所以佛言: 《六祖大師法寶壇經》 中說:「凡愚不了自性 『隨所住處恒安樂 0 今勸善知識 0 , 不識身中 使君心 第,先除 地

克勤圜悟大師於 《圓悟佛果禪師語錄》卷八中說:「道無方所,明之在人

源,於一言下領取,與諸聖同體同用大解脫 不異,時時著眼體究,不論歲月以悟爲期 法 丈夫慷慨特達之志,不顧危亡,不拘得失,存箇長久鐵石身心,逢境遇緣不變 離 不染諸塵 斷之在智。 ,不落有無,自然法法成見。 若能頓捨從來妄想執著,於一念頃頓悟自心、 。祖師門下不比教家,只要直截根 ,任運施爲無不見性。」 然雖此事不可造次領會, 須是發大 頓 前自

真如佛性菩提涅槃想;不作除病,不除法想,不作存一去一、分不分想 而於眾生不作調伏 、不調伏想;亦復不作顚倒 想 不作貪瞋邪見想 ; 既

見自性之彌陀

, 此

方隨 持服

,

奉爲 界他

,探第一義,以方便善巧

0

本

來相

涌

,

不

,

即是障

0 是故

,體究念

辨疑問答二十一則 • 228 •

處快樂 魏矼 因緣 從有相念佛轉爲無相念佛 如是之想 各以禪 佛之法即是禪法 是無福慧之人,念佛人萬 。 \_\_ 追薦先考致政宣教 、淨之主觀立 , 則 故我念佛人,凡欲求實相者,當知轉折 道清淨平等解脫 , 丽 場 切解脫修行法門, , 卢 0 ,憑藉無相念佛功夫而進入實相念佛 伏願 相排斥 勿輕忽 0 徑山今日說此清淨平等解脫之法 0 了唯心之淨土, 當知排斥而不肯深入瞭解轉進 皆是廣義念佛法門

## 辨疑第二: 無相憶念拜佛時 , 有 人身體會定住 不能動 , 怎 麼辦

狀態即· 週 湛湛的定味, 享受它 內 就 。此時只要有旁人指點,或自己明白這個道理,提示自己不要享受澄澄 會入定; 進入澄澄湛湛的境界 修 學無相憶念拜佛的 應該 無相憶念拜佛時進入此狀態即會起樂著之心而定住 回到修學定力的無相憶念拜佛法門,便立刻可以回 ,享受心靈上前所未有的美妙覺受 法門 , 增強定力非常迅速。 有些 人在 0 打 不動 坐 短 復動作 蒔 短 進  $\equiv$ , 以 此 几 便

要七、八分鐘 出 [現這種狀況時 有此境界的人一 0 當 他 在 , 是一 看便知 無相憶念拜 種可喜的現象 0 進入此種狀態的要領是: 佛 時 會感覺到整個身心都已經溶 ,表示此人定力已經很強, 無相憶念拜佛時 入憶佛 拜大約 應將

憶佛之念往內收 自然成就 無忘失;心地及身體都必須很輕鬆、很柔和地進行無相憶念拜佛 收進腦子裡。禮佛時速度須極緩慢,仔細觀察憶佛之念有 ,日久功深

辨疑第三:有人說:「不持佛名號即非念佛,必不能往生極樂淨土。」

辨 持佛名號是爲末法時代眾生之得度而施設,尤其是對法滅盡之最後

相、實相等皆是。層次差別不同,念佛則無不同 百年的眾生而施設。念佛法門極多,譬如觀像 、觀想、思惟、憶念、體究、無

佛』 應稱 慰,爲說妙法教令念佛。彼人苦逼不遑念佛,善友告言:汝若不能念彼佛者 已,而念佛之工具(法門) 是妄想俗事。又如《觀經》下品下生:「如此愚人臨命終時,遇善知識種種安 ,持名可以念佛,但不一定是念佛。譬如持名時心不想佛,而是無記或 歸 命無量壽佛 若依此而言 亦不僅持名一門。當知持名念佛是爲沒有定力者所施 ,即知持名之本身不是念佛,只是憶佛念佛之工具而 , 如是至心令聲不絕,具足十念稱 『南 無阿 彌 陀

低者能往生,而功夫好、層次高者、真念佛反而不能往生極樂之道理? 念而憶 (無相念佛) ,終至見自性彌陀而入實相念佛境界。豈有功夫不佳、層次

設的入門方便;功夫提昇、層次昇進,必漸離持名而心念心聽、心念心憶、不

心…… 爲 經受持者, 辨疑第四:體究念佛者必遭魔考? 又《大寶積經》云: 通利,願生彼刹者,乃至命終,不動如來常爲護念,不使諸魔及眷屬退轉其 人非人等之所怖畏。」所以體究念佛不會有魔考 辨 乃至無上菩提 修淨業者托佛願力 及聞諸佛名者,是諸善男子善女人皆爲一 ,無有退轉之怖。亦無水火刀杖惡獸毒蟲之所損害,亦不 「若有善男子善女人聞不動如來功德法門,善能受持讀誦 ,諸佛護念 ,魔不敢犯

0

《阿彌陀經》

云

聞是

切諸佛共所護念

境界,必無魔事。 故體究念佛不遭魔事 開體究念佛之方法,以致落入定境中, 是自招魔業,喜樂魔業 如果有人喜歡追求三界中的 ,不能怪佛不護念。 「有」 歡喜追求定中的境界而不知其虛妄 法 , 若不離體究念佛之法,不妄求神通 譬如神通 ` 定的境界…… · 等 , 而離 , 則

# 辨疑第五:有人問 :體究念佛 ,若不見性就不能往生極樂世界?

天上 生 關於這 從這一段話,我們就知道,往生前修福修慧,雖然沒有開悟, 若飛心中兼福兼慧及與淨願 個疑問 在 《楞嚴經》 中 世尊說 自然心開 : 「臨命終時 ,見十方佛 , 純 切 想即 淨 但是因爲 飛 隨 願 必 生

終

·231·辨疑問答二十一則 因爲 見足夠 以往 第 候 妄心 到 這 麼 個空檔 П 詩候 ? 此福 未 .要有往生 什麼呢 , 義的 當 生前 找 苼 在參究的 說 不到 眞心 慧的 那 ,就是真 , , 所 的本 知見 回來 當: 而 如果這個疑情念 (體究的念) 就明白 麼因 ?那就是說 謂受想行識) [真如 的願 H 力量 他臨命終之後 ` 可 來面目 時 可 , 爲有這個過程 , 已經有很深入的瞭解 我們因爲平時有體究的關係,要找尋自性彌陀 如 以明心見性 以見自性 :原來這個就是眞實的我 候 和 ,死亡之後 ,配合在世時修福和體究念佛的慧的 願意往生某 , 參不出來的那 ,其實也可以改爲參 幻滅而中陰身未生的時候 , 我們, 彌陀 , 沒有人 。我們 ,五陰散壞、四大分離 在沒有 , , 知道妄心、 佛淨 如此 個眞 助念也沒關 死亡之前 以前 還在的話 , 土的 就 到臨命終的時! 如佛 也 可 J曾經跟大家報告過 「死後是個什麼?」「死後的 以隨 願力 0 妄識 所以體究念佛 , 性 眞 係 願 , ,必定也會開悟,可 , , ` 所 剩 在 如被五陰所 往生所 , 色身不是我 以在 |臨命終的 沒有善知識 下的 ,然後中陰還沒出 候,五陰(包括物質的色身及 力量 就是眞 命終之後 願意往生的 ,在世不悟 ,命終以後 遮蓋 時 , , 參禪的 如了 候 開 ,所以我們對於 所 , , 示 以知道什麼 以 所 佛土 亦得 볜 可 , 在 人如 生之前 這就是父 以 以 沒 , 面 , 臨 不 目是什 (體會) 那 開 關 心 命 果 迫 所 開 個 悟 係

知

0

口

以

不

辨疑問答二十一則 232 • 這個 這 是自 啊 話 的時候必定下墮。如果臨命終的時候 就是世間的情愛,執著子女、配偶 Ì , 段講 嵵 在往天上飛的這個心,如果兼有在世修 也 性彌陀 候呢 必會往生天上, 的 0 ,就算不悟 「純想即 在那個時候如果有淨願的話 飛 (可是不悟也真難呢!因爲這個時候必定悟啊!) 因爲純想的心是輕清的 啊!臨命終的時候 、父母、世間的財富名位,這都是情 ,還是那個體究的念,我們稱之爲純 , , 「福」及體究念佛的 定可以往生淨 如果是純情 , 不是沉濁的 ,那就 土,因爲 , 必定往天上 下墮 慧」 , 就算不悟的 《楞嚴經》 1

;純情

純情

想

的願 往生 性 眾 見到自 生的 一個願說 0 那 , 怎麼可能不往生極樂世界呢!所以一定可以往生極樂 性彌陀 而 麼我們說淨土三經裡面講,造惡業的人尙且能夠以稱佛名號十 佛 體究念佛的人具備了善根和定根的福德以及體究念佛的 性 :「我要往生極樂世界。」那麼到那個時候,自然而然就會開 , 。那時見十方佛,不是見到十方諸佛的色相 切有情眾生、十方的有情眾生全部都是佛 , ,都是這 而是看到一 [慧業 個 句 , 就 切有情 和 眞 悟 並 如 可 苼 Ħ 以

辨 以 不能往生極樂世界 疑 第六 : 有 Ĵ 說 : 無相念佛及實相念佛不是持名 ,不是觀想念佛

所

辨 我們在前 面講過 , 名號不是佛,音聲、形相不是佛,所以真實念佛是

## ・233・辨疑問答二十一則

知道佛在護念他

攝受他

,

所

以示現

個形相給他看

所以

《無量清淨

平等覺

從

佛

藏

經》

這段

經文可

以獲得

盯

證

形

相

不

- 是佛

,

形

相是佛

爲

讓眾

生

取 果地 因 地 捨 佛 話 就 完? 錯了 無捨 此 取 無相 , 才是眞 那 無相 , 相 大 凡是有取有捨 念佛沒 圳 說無形無色 個 , , 是眞 貪味 無 是 念佛或實相念佛 因 念佛 相念佛還 爲 一識」 念佛 有取 爲識 凡是執著於色相 0 而不是眞如 ; , ` 因爲沒有念佛的意念 有 無緣 無形 , 從這裡就 有所分別 \_\_\_. 個念佛的 無性 無色 《佛 無緣 ; , ` 那 藏 , 可 執著於這個 意念 識 那就不是念佛 才叫 知道 無性 經》 作念佛 不是佛 裡面 ,還是有取 ,如果以物質的色身、 , 是名念佛 ,沒有形相的 說 色相和聲音的韻 : , , 0 所以沒有 不可 「眞如」 我們說回來,實相 ,有取就 0 是故當 意思 以色念佛 分別 才是佛 知 : 不是真 , 形 所 味 , 沒 相 以 無 , 0 , ÍЦ 實 有 那 而 有 何 來念佛 念佛 念佛 作念 取 什 去貪著的 分別 以故 也 麼是念 佛 ??念 詩 , , , 那 果 111

0

地 它沒有取捨 講 無 0 持名的 稍 大 念佛 地 無相 詩 時 , 果地 念佛是 候 捨名號 無相 取 個 名號 念佛也沒有取捨 施設 色相 , , 觀想念佛的 果地 , 這叫 無相念佛 有捨 , 詩候 它也沒有分別 , 和實相念佛 有取 有捨 取 色相 , , ,才是真念佛 所以這個 就不是念佛 , 這 個 叫 才是眞 作 有 , 所 取 的 以 我 念 大

辨疑問答二十一則 心是佛 裡面 經》 就知道 所以觀 万便念佛能夠往生,而真實念佛的人反而不能夠往生極樂世界的道理呢? 沒有形相 部講: 卷三云:「無量清淨佛則自化作形像 佛就有來去 ,是心作佛 想所得形相 :形相不是 沒有方所 「諸佛如來是法界身,遍入一切眾生心想中。」所以如果形相是佛 。 ட 、有生滅,有來去生滅那就不能進入一切眾生心想之中了 佛」 , ; 是我們身心努力觀想的定力和佛心的加持所成的 所以真實念佛是果地無相念佛和實相念佛 佛就是福慧具足的真心、 0 《觀經》 雖然叫眾生觀想佛的形相 ,令其人目自見之。」 眞如 , 所以第八觀又講 , 可是在第 所以從這一段 ,怎麼可能 , 而

佛心

是

八觀

,必得感應,必定見佛而往生淨土 安得不見佛而生淨土乎?」這也說得很清楚了!實相念佛、果地無相念 《蓮宗寶鑑》 卷五云:「淨念相繼,自性彌陀現前 此 感彼應 ,臨命終

還有,蓮池大師說:「念佛人見性,正上品上生事也!」這個見性的念佛

經典 生 願意往生彼國 人不須要別 更何況是親見自性彌陀而不得往生呢 善解 意趣 人幫他助念,自然可以得到上品上生,因爲已經見真心本性 , 佛心定會感應的緣故 於第 義 心 不驚動 , 例如 , 深信因果 **!譬如說** 《觀經》 能夠跑步的人他一定能夠 不謗大乘 所載上品中生云 便可 得 :於方等 上品 , 而 中 且

這

個

道

理

很清楚了

不必再作其他的

解

海釋了

已經

證得

純

清淨眞如體性的

人最能相

應了

,

怎麼可能不能往生呢

!所以

走路 盡了一切根性的有情佛子,不可能攝受了持名觀想的人,反而排拒無相念佛 曾跑步的人不能夠站立的這個道理呢!彌陀世尊非常慈悲, , 能 ·夠走路的人他必定能夠站立 ,怎麼可以說 : 個能夠站立的 施設了三輩九品 人笑 個 攝

實相念佛的人 ,這個道理非常的淺顯易懂

樂世 他三 無的 土 辨疑第七:有人說:實相念佛及果地無相念佛的人,所證的是唯心淨 者有與無的 , , ,所以不能往生極樂世界 種 所以它的四種淨土全部都是唯心所成的淨土 界如同 我們這個娑婆世界是淨土,也是穢土,但是仍然也有其他三種 無相念佛人和實相念佛人,反而 辨 :我們說十方諸佛世界,全部都有四種淨土,除了凡聖同居土以外 , 所謂 種 凡夫可以往生極樂世界,而已經證得清淨眞如佛性、遠離淨穢 :種光明華莊嚴世界,它也如同眾妙光明燈世界,它是純 :方便有餘土、 實報莊嚴土、常寂光淨土 不能往生的道理呢?既然是純一清淨的 , 哪裡說執著清淨、 ,都是唯心所成 淨 污穢 土 清淨世 的 , 其 而 ` , 執 極

辨疑第八 :有人講 **:參加念佛共修** , 每 次都是痛哭流涕 , 這樣的人是罪

段經文我們就

知道

,

若

「毛髮聳然

`

眼淚即出」

,

這個就是前世

.已經修學過佛

條

手

業深重

, 不

可念佛

世間 帕都 在 我念此段即已毛髮聳然。我已好幾年念佛不會掉眼淚了啦!老實向諸位報告 九八 不 辨 夠用 民 , 在 四年、八五年初學佛的時候 淚即出者,皆是前世嘗行佛道,或他方佛所嘗爲菩薩 , 前世爲善乃得聞 , 《大阿彌陀 都要帶 兩條去 經》 ,後來乾脆帶毛巾 阿彌陀佛名號 卷下, 聞 ,我每次去跟人家參加念佛共修 法因緣分第五十五〉 功德 , 每次都是痛哭流涕 , 若慈心喜悅 裡 , 面 , 志意 固非 說 0 那麼從 • 凡人 清

淨

, 毛

0

佛言

這樣的 凡人,所以 道 而 所以我們說 明見 、行過菩薩道的 精進 佛 人 性 佛語不虛 , , , 聽到 往往 這種人心智清淨純一 口 以很 因爲念佛的緣故 人,或者在他方世界已經學過菩薩行的人 彌陀名號就不由自己的掉眼淚,毛髮聳然 快的開發智慧 , 我們從這裡可 , , , 以獲得證明 能夠定慧等持 遇到善知識 這種人是直心的人,遠離諂曲之心 ;或者他 0 我們這裡的 自己可以不依靠別 , 當過菩薩 ,非常的感動 同修 ,大多是 , 這 , 不 是

辨 佛 疑 第 如 果 九 感應的時候 有 人 間 : ^ (金剛 應該要怎麼辦 經》 說 ? 凡 所 有相 皆是虚妄 。 ∟ 那 我們念 237・辨疑問答二十一則

因爲體究念佛

,重要的是要我們自參、自悟、自承當

0

所以佛與諸大菩薩一定

現

,

0

往生的 著講 要頂禮 眾生的 諸天菩薩也不會示現,如果示現的話 生極樂世界的志願,之後,我們應當繼續念佛、布施、孝養父母、供養三寶 彌陀 麼?是見到佛的 辨 眞如 果是體究念佛的時候 話 的 , 「若見諸相 時 要稱念 這有很多人問 , 那 候 、眞心 麼感應非常非常的好 , 應當 「歸命無量壽佛」 法身 非 , 柏 無形無相 要具備 過 , , 不是應身 即見如來」 0 凡所 , 的 我跟大家保證,百分之百, , 所以 個 有相皆是虛妄 知見 , , ` 或者 見到光、 化身 「凡所有相皆是虛妄」這兩句之後呢 ,那一定是魔,諸位大可一拳就打過去 0 這個見諸相非相即見如來的這 0 因爲 「南無阿彌陀佛」 ` 報 見到 身 , , , 自性彌陀就是我們 這個是體究念佛的 佛 如果不體究念佛 ` 見到 彌陀世尊不會示 蓮花的 , 口 以堅強我們 時  $\int$ 而 每 候 個如來是 想要見自 只 是 個 ,

應當

求

願

有情

,

時 是這個參禪或體究念佛的人落入定境去了。 不必擔心 會示現 , 還沒聽說過我們幾個共修場 有 佛 的 , 可 0 形 禪宗裡 相 以吃一顆定心丸 菩薩 面 諁 的形 :佛來佛 相 示 0 如果講參禪或體究念佛有佛菩薩出現 所體究念佛的 現 斬 , ` 都是魔所作 魔來魔斬 他已經離開了體究的方法或者禪 , (遇到 就是這個意思 , 不是真的佛菩薩 有佛菩薩 或魔示 0 所 Ü 0 現 到 體究念佛 , 那 目 , 所 前 一定

以 爲

法和 要有 識 辨 法 字 能 疑 , 落 的 第 知見之後 夠 體 入定境才會 話 頭的 究 : , 或者只有國 嗎 有 功 ,必定不會有佛菩薩出現 人 夫 說 有這 , : 有 體究念佛應該是有 種現 無相念佛 小 象 蓽 業 0 那就是說 的 , 功夫 也 能體究嗎?又 , , 所以諸位 並 他本 學問 且. 身的 跟 的 我們共修 聰 可以放心去體 [知見、 崩 , 我們 Ĺ 功夫不夠 才 , 知道 上了年紀的 可 以 究 )體究參禪 啦 才 ! 會有 如

,

只

聽聞 時 偱 藉定力 應當要求善. 原因 候 瞭 的 解第 辨 他就 開 人本身世間 第 始體究 所謂體究念佛 知 義 只有從 是說 識開 , 第 的 增強定力方面 的 如果不是聰明 示 義甚深難解 聰明智慧不夠 人他還沒有證悟 , 聞法之後 ,就是參禪 甪 來下手, X , , 意 所以沒有學問 , ,參禪不一定要聰明人。體究念佛之前 所以聽了開示之後 思惟 聽聞開 , 所以他 等到 , 如理: 示之後 講的時 他的定力具備 的 作意思惟 人、不識字的 , 候 而 不懇切不 仍 , 仍然不能 然不能 , 思惟之後 以 後 親 瞭 ` 瞭 切 學歷低 解 , 再來 解 就 , 第二 這 0 可 這 聽聞 的 有 以 需 個 是 憑 쩨 要

就

有親

見自性彌陀的

可能

但是學識不夠的

,

世

間的聰明智慧不夠的

應

善

知

識

開

示

第

義

,

他

就很容易的

可

以

瞭

解了

0

瞭

解

了第

義以

後

,

憑藉

定

就

口

以

用

思惟

觀來體究

,

可 0

以避

免因體究

而

致

散亂

失掉!

1

定的

境

洯

和

功

## ・239・辨疑問答二十一則

有

眾

,

,

如

悟與不 性 當要親近善知識才容易體究、才容易親見自性彌陀;自己體究 與學問 葛藤上 比沒有學問 不肯學功夫 癩陀 如登天, F 悟 打 0 所 轉 , 完全在於個 以體究念佛不一定是有學問的聰明 但是並不是不可能。反過來說 、不肯增強功夫;功夫不夠或沒有功夫,一定會在意識思惟 , 、不聰明的人,要見自性彌陀更難 轉來轉去 , 人的因緣 看來是得便宜 ` 福報 ` ,反而是失了便宜 善根 ,有學問的聰明人要見自 ` 人 , 因 爲 慧根和定根的關係, , 也不一定是年輕人 ,自己靠著聰明 ,所以 ,要見自性彌陀 更不容易見 分伶俐 性 不在年歲 , 因爲 彌 枝節 陀

, 就

,

自 ,

來利 薩 佛刹中…… 辨 令隨意 疑第十 , 他因 益 辨 而作佛事 我們 情 爲 : 若有菩薩 過去生常常發願要入生死界,去作師子吼(也就是跟人家講真如佛性 生的 有人問 說 。」這是說已經往生到極樂世界去的人,那邊如果有那一位菩 : 話 可 :我發大願欲度此界、 ,以宿願故入生死界,作師子吼 以 但是他又怕離開 0 從事相上 來講 極樂世界後無法回去 , 他界衆生 《大乘無量壽莊嚴經》 ,也可以求生極 ,利益有情 ,那麼 , 卷下云: 我 樂國 (指釋迦 有這樣 嗎 彼

佛性 願 的 , 利 雖然 益 有情 在極樂世界之中 , 作這些佛事而能夠隨意的來來去去不離極樂世界 釋迦佛可 以讓他隨意到十方世界 講 · 這是 处 真

迦佛

的

願

不去。 界遍 和 身在極樂世界中,您說捨命時我要往生極樂世界,一定往生,但是這 於極樂世界而能度無量無數的眾生,這個意思就是說: 功 德 布於十方三世之中 從 已經體證了真如佛性之後,這個境界的本身也就是極樂世界的 理 到 上來講 了 生補處之位 切菩薩都必定會往生極 , 所以 ,這就是往生極樂國 ,去了沒有呢?還是沒有去 樂國 ! , 那麼這樣的 凡是具足了 生則 0 往生是往 必定生 西方三 生補

## 辨疑第十二:有 미 以求生極樂世界啊 人間 : 往生極樂世界就是解脫

實還是不離當下

0

所以發了大願要度這裡的眾生、要度十方世界的眾生,

個極

種

三本

,去則實

生啦

其

聖的

福

德

處菩薩

個時辰 業 辨 半天、一天,長則七天乃至一個 往生極樂世界不等於解 還有惡業,有業障), 這個時候到了那裡 脫 0 譬如 ,往生之後還有業在 嗎 ,要在蓮胎中安住

(不是僅僅善業

竟還是有 不算解脫 連胎之中 ,不能自己作主。雖然蓮胎之中猶如忉利天的宮殿那麼殊勝 個侷限 必須要到花開見佛, , 所以不算解脫 聞佛說法後悟入無生法忍,那時才是解脫 ,心地還不能解脫 小劫,這個時候有解脫嗎?沒有 「三界有」 的東 短 縛 厠 ,但是畢 所以 지 而

0

## ·241·辨疑問答二十一則

變 , 而

到後來突然懷疑

、不信,

也不念佛了

,

臨命終時

,

彌

陀

世尊也爲

| 會出

且. 說法而最後必定可 差異很大, 必定可以隨著時間 在 極樂國 所以 [得解脫的人 ,這裡面 以到達等覺位 的流逝、性障的消除, ,也有不同的層 所謂的解脫有所 ,而究竟 次 分別 解脫 聽聞 ,從聲聞初果一 ,只是這其間 , 彌陀世尊、 不是究竟的解脫 直到等覺位的 觀音勢至二菩薩 的時間差異很大而 但 是到最 菩薩 ` 的 後

正道 無量百千三昧的緣 又譬如說在那裡悟得無生法忍之後, 大 [緣法等等 故 ,尤其是四禪八定、觀鍊熏修等更加的· 仍然須修學五 根 重 ` 五 要 力 , 大 爲想要求得 覺支

辨 疾 疑 第十三: 辨 如 : 第 何 能 速 得解脫 種 往生 , 我們 極 樂 說 世界以 凡是想要往生極樂國的人 後 , 得 到解脫 的果報 , , 如法 有 快 修學念佛法 ` 有 慢 ` 有 菛 遲 , 永 ` 有

間 現身相或者蓮花,這樣的人也可以往生。但是因爲信不具足的緣故, 生於邊城之中;在邊城之中 就 聞 要很久 法 、不見僧 ,也不能離開這 , 猶 個 如 邊城 忉利天一樣的 ,所以 ÍЦ 胎生 享樂 0 , 這樣的人要求解脫 但五百年之中不見佛 所以 時

第二種 , 如果在今生作了許多的惡事 惡業 , 但是在過去生有大因緣 所

辨疑問答二十一則 佛 如 十二個大劫,真的是好久、好久。這麼久以後才能花開,開花之後還不能見 以臨命終的時候 過十個小劫的修行,才進入初地。極樂世界的十個小劫才進入初地,這個是解 才能夠解脫 然後他才能夠發菩提心 才能花開 , 下品下生要在極樂世界的七寶池蓮花裡面,住十二個大劫之久;極樂世界的 只能見到 , 見到兩大菩薩跟他講甚深十二部經 0 如果是下品上生的人 觀世音、大勢至兩大菩薩的化身爲他說法,說實相滅罪之法 ,得到善知識跟他開示說法 (還不能悟 ,往生極樂以後,要在蓮胎裡面 , 所以還沒有解脫 ,教他念佛 ,然後可以發起無上道心,而經

,還要再精進修行

,以後

四十九天

,他也可

以往生

譬

陀佛 如嬰兒,七日之中不見父母面目,只能憑聲音去辨別 袙 如果是上品下生的話 兩大菩薩 但是一日一夜花開之後 , 要在蓮花 裡面 , — 日 — 並不是馬 夜 , ; 上見,還要再等七天 花開以後可 日 樣的 ,上品下生在 以見到 0 阿彌 蓮

脱啦!可是,一樣是要好久、好久!要到等覺,那就不知道要講多少「好久!

好久!」了

法,然後,再過三個小劫才進入初地。這個比下品下生要快很多了,三個小劫 胎中一日一夜才開花,開花之後要七天才能見佛 二十一天以後才能了了分別,到這時候見得分明 ,耳朵才能聞眾音聲演說的 ,見佛時還不分明,還要經 妙 濄

## ・243・辨疑問答二十一則

若求上品

上生

,

必須要在這

個

世間先見第

義 `

的

,

如果在這

裡

加

修

|四禅

或者觀禪

` 錬禪

` 熏禪

`

修禪

,

乃至四空定的 先得實相念佛

,

往

生之

,

` 五.

地

、六地,乃至七地的菩薩

0

要修到等覺

比

上品 後進 初地 , 這 可 算是解 脫 ° 所以 ,往生極樂世 界應該求 中品上 生 ,

忍 見 呢 聞 就 明心見性,要親見自性彌陀;往生極樂時 個世間求上品上生往生,而求上品上生的往生要具備的最重要的條件 所以往生極樂世界之後 聲音在 成 四果 為初地以上的菩薩 他不必住蓮胎裡面 中品上 |彌陀佛和諸大菩薩 位 跟 他 在初地以上,所以上品上生跟中品 生的 讚歎四聖諦 阿羅漢的果位 人 , 往生極樂世界的時候 ,差異眞的是天壤之別 ,他當下就可以得到聲聞的極果(最高的果位) ,得到解脫的果報要怎麼樣才能快?最快的就是要在這 ,他是坐金剛臺去的,如彈指頃就到極樂世界 ,當時就聽聞光明寶林演說妙法, ,解脫生死而且具足三明六通。那麼上品上生的 , 一刹那就到 蓮花馬上就 、下品比 , , 到了 中間 開 當 , 當場就 那裡聞佛說法立 的差異非常之大 下就悟了 聽 , , ,就是要 也就是 到很多的 當下 無生法

就

,

聲

起 後的 般人 上品 , 生人 那就非常的迅速了 可 裑 四地

辨疑問答二十一則 • 244 • 縛結 到解 能夠去執著三界裡面的有(三界裡面的福德果報) 世界 有 , 天上人間往返,究盡苦邊。」 脫 的 此 , 這 緣 外 的功 然後求果地 應該以求有的心 樣 故 , 實相念佛的本身和果 ?德受用了, , , 所 品位才能 以在 無相念佛 《阿含經》 高 而 升 也就是求極樂世界的享樂、 , 0 個想要追求解脫果報的 乃至求實相念佛 而 ` 想要離開 地無相念佛的 那就是說,我們還沒往生之前,就已經先. 《大智度論》 求有之心, :本身 , 0 ` 所以 爲什麼呢?因爲求 同 ,就是解脫 人, 果報的心態 應當要先練習 , 眦 《大乘無量壽莊 應當要先摒除求 裡面 , 大 說: 解脫 爲 無相念佛的 來求 極 巖 生 經

的 別 輪 師 相分別 大博士 求出輪迴 卷下說:「復有眾生、 善根 來找我 迴 有 但是 這 , 福德 我去贊助 不應當情執 種 , ,終不能得。」 一毛不 取 , 他叫 相分別 , 種 拔 了很大的福田 我們要種善根福德 , 這個法師 深重;譬如這 ` ,那就 雖種善根,供養三寶,作大福田 情 所以 執 深 錯 , 重 只 ſ 我們往生極樂世界求的 , 的 有小學畢業, 結果還是不能離開輪迴 個法師我很喜歡 這叫 , , 要求出 可是我們種善根福德的 情執深重;取相分別呢?這個法師 我 輪 迴 才不要供 他 , 終不 是解脫 , 我專門供養他 取相分別 ,不得解脫 -能得 養他 ` 時 出 雖然作了 候 離 情執 這 , 不 界 Ш , 別 -應當 取 深 , 很大 的 相 不 法 取

,

`

經經

就

極 有

樂 的 盡 斷

得

## ・245・辨疑問答二十一則 辨疑 他將. 相信 胎生 後他 發起 五百 眾生所種善根 在 原因?大家也應當 不僅只下品往生的人有胎生,中品人也有胎生;還有一種胎生的原因,是什 命終的 第 |歲之中在宮殿裡受各種快樂,但是只見佛光而不見佛,這是中品 懂 卷下有一 來往生是中品往生的人,可是因爲後來懷疑不信,從此 菩薩大心 辨 0 。他在相信的那一段時間作了許多布施、種了許多福田,也孝養父母,所以 若有眾生以無相智慧 是人命終,刹那之間 十五 得 懺悔 胎 時 候 生 : 體究念佛 段記載 的緣 , ,或是命終之前 不能離相 所以重新再相信 知道 故 中 品 ,它的大意說:有的人生起信心念佛一段時間 所以沒有胎生 而得 ,《大乘無量壽莊嚴經》 人也 , , , 果 不求佛慧, 有 於佛淨土 植眾德本 地 一天的夢境裡 0 上品 無相 , 如此 :念佛 人 0 ,坐寶蓮花,身相 ,身心清淨 妄生分別, 在 就沒有胎生了 |在命終之後 厕 得實相 ,阿彌陀佛化作形相給 彌陀三耶三佛薩 裡面記載:「佛言 ,遠離 念佛的 深著世樂 , 往生到 , 大 其足 . 分別

邊城

,

成爲

胎生

人

所

以

他看

不再念佛,

因此

`

人間

福

是故

: 慈氏

!此等

麼

求生

淨

刹

,

趣佛

何

有胎

生

辨疑

第

十四四

:

有

人間

:

極樂世界的胎生

,

是否都是下品往生的

人?

爲

他

具足信

心

而

Ħ

樓

佛檀過度

,後來又不

辨 果地 無相念佛 明白真如真心, 所以斷三縛結 【鰤我見 (身見) !境界 是何 果位 結 鯵

疑見結 相念佛人見實相 →斷戒禁取見結】之故,爲菩薩須陀洹,得初果人之解脱功德受用 (佛性、自性彌陀)故,不久即得薄貪瞋癡 ,得斯陀含解脱功 , 可 請 一德受 實

閱 用 ,爲菩薩二果。因明白眞如(或見佛性)之故,非是聲聞果。欲知其詳 《不退轉法輪經》

念佛者 唯是解脱於三界之功德受用而已。實相念佛人所具之解脫知見,超過果地 解脫」 然證果者自知「果是施設」 ,但未如菩薩阿羅漢之具足。既知果實無果,一切證果之人不自說證 ,乃被解脫之知見所縛,則非解脫,非證果。故知證果者, ,意在標示修證解脫之境界而已。若執著有 無果可證 無相 ,

辨疑第十六:念無量壽佛,求生極樂國者, 是否不須復禮釋迦牟尼佛?

果,亦不以聖人自居,自性彌陀非凡非聖故

皆因 辨:(1)吾人於此界得聞佛法 釋迦牟尼世尊之故。飲水思源,不應忘本,應禮事 釋迦世尊(每晨至少應三 ,歸依三寶 ,甚至得聞受持微妙念佛法門

頂禮)。

悲哀愍 滅時特留此 2 ,特留此經百歲 《大阿彌陀經》 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》 ,眾生值遇,無不得度 卷下 〈聞法因緣分〉 : 。 \_ 「當來之世,經道滅盡 此即 百歲,眾生只要聽聞 釋迦世尊慈悲 , , 於經道 我以慈 , 起念

## 辨疑問答二十一則 247 •

念佛 , 無不得度 ,必定往生。又 釋迦世尊莊嚴報身 , 其壽命七百大無量

劫 大 |此念 無量壽佛求生極樂者,仍應頂禮 釋迦 世尊

《阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經》

卷下:

「當齋戒一心清淨

書

數

3

或 夜常念,欲往生阿彌陀佛國,十日十夜不斷絕,我皆慈哀之,悉令生阿彌陀 一。」此乃仗 釋迦佛悲願佛力,送念佛人至西方。

4)往生極樂國後,仍當頂禮奉事

釋迦世尊。如

《大乘無量壽莊嚴經》

生, 意而 多羅三藐三菩提。若有菩薩以宿願故,入生死界作師子吼,利益有情 希望能不離極樂 作佛事 「復次阿難!彼佛刹中所有現在及未來生一切菩薩摩訶薩,一生令得阿耨 0 此乃指願力較大、較慈悲的念佛人,若心念十方世界苦難眾 ,而在十方度眾生;或得三明六通之後 ,願到十方世界爲 , 我令隨

基於以上四點 , 念佛人雖求生極樂 , 仍應每日早晚頂禮 釋迦牟尼佛

眾生說眞實了義的佛法,釋迦世尊一定遂其所願

辨疑 第十七 : 間 : 「壽未當終 欲即 生 西 , 可得乎?

辨 《無量清淨平等覺經》 卷三,一心念欲生無量

斷絕」者 , 往生有二種:其一爲壽終往生,其二爲在心所願往生。 清淨佛國 其間之差別 「十日十夜不

• 248 • 綵

辨疑問答二十一則 怒, 乃在於有無精進修持三福淨業及厭離娑婆之心。茲分述如下 絕者,壽終則往生無量清淨佛國。」 ` 齋戒清淨 2)在心所願而生者:「諸欲生無量清淨佛國,雖不能大精進禪, 作佛寺 1 壽終往生者:「若無所用分檀布施,亦不能燒香 。如是清淨者,當一心念『欲生無量清淨佛國』 起塔、飲食沙門者 ,當斷愛欲 ,無所貪慕 `

慈心精進

,

不當瞋

,晝夜十日不斷

散華

` 燃燈

懸繒

生 生無量清淨佛國 者,大要當作善……(敘三福淨業修持等)……不得心中中悔,不得狐疑……奉持 如是,其法不虧失者。在心所願可得往生無量清淨佛國。至要當齋戒,一心清 唯此說 晝夜常念 「在心所願」往生,並前後相互說明之,可證非指命終也 『欲往生無量清淨佛國』 。 ∟ 此是仰仗 釋迦世尊之力而往生。經中餘處皆曰「壽終」往 ,十日十夜不斷絕,我皆慈愍之,悉令 持經戒

辨疑第十八 修三福 淨業 , : 我 有人說: 要如何才能往生極樂? 「不修三福淨業 ,不能往生極樂。 而 我無 時間 ` 財

物

大願 辨 ,修禪定,體究念佛,乃至見實相,可得上品下生乃至上品上生。若皆不 修三福淨業是往生淨土之助緣資糧 ,可使蓮品高升 , 得 中品生 若發

能,但能相信有極樂淨土,發願往生,每日持念佛名,求生極樂淨土,亦得中

品或下品生,非不能也

忙才能溫飽 辨疑第十九 :我希望壽終之後往生極樂世界,但是我很貧窮,每天要爲生活奔 ,無法精進修持念佛功夫,怎麼辦?

辨:有二法:

至一念念於彼佛,以至誠心,願生其國。此人臨終夢見彼佛,亦得往生。」此 意,乃至十念,念無量壽佛,願生其國。若聞深法,歡喜信樂,不生疑惑。乃 1)《無量壽經》 卷下: 「假使不能作諸功德,當發無上菩提之心,一 向專

每日十聲念佛願生其刹,命欲終時亦夢見此佛,遂得往生。」另外,修此每日十 (2)《大阿彌陀經》卷下:「不能作諸功德,不發無上菩提之心,一向專念。

即十念往生(前段),與一念往生(後段,即中品下生)。

念法者亦可於四威儀中默持佛號,念念願生極樂,必可命終往生。

辨疑第二十:有人說:「體究念佛者是自私鬼。」此話對否?

生,修學禪定,或體究念佛,或參究佛法,非爲一己之私,亦非爲逃避法施之 辨:(1)菩薩爲能眞實利益眾生故,爲免以盲引盲、不淨說法故,遠離眾

辨疑問答二十-責任 0

菩提心」即發願願見自性彌陀,度無數眾生,斷一切煩惱,將來成就究竟佛 度一人斷三縛結;度千人斷三縛結不如度一人發無上菩提心。」 而應該讚歎他是發大心的菩薩

故離群獨居

,精進修行時

,

心繫眾生而遠離憒鬧,不但不是自私鬼,反

2) 經云:「度千人受三歸五戒不如度一人受具足戒;度千人受具足戒不如

所謂

「發無上

道。因此菩薩能依此願修行,體究念佛,斷三縛結,功德極大,何以故?菩薩 目能斷結 ,便能度人斷結,功德之大,非凡夫之所能知。爲此之故,豈可毀謗

辨疑第二十一:念佛人若未修到一心不亂, 命終時神魂顚倒 , 必不能生極樂世

體究念佛者?

男子或善女人 嚴,聞已思惟 子或善女人,得聞如是無量壽佛無量無邊不可思議功德名號 來住其前 辨 :非定如此 , ,若一日夜,或二或三,或四或五,或六或七,繫念不亂。 ,臨命終時 **慈悲加祐,令心不亂。**既捨命已,隨佛眾會,生無量壽極樂世 0 《稱讚淨土佛攝受經》云:「又舍利子! ,無量壽佛與其無量聲聞弟子、菩薩眾俱 ` 極樂世界功德莊 若有淨信諸善男 ,前後圍 是善

界清淨佛土。」

所謂念佛非僅持念佛名,此經所說爲思惟繫念。思惟繫念指思

## ・251・辨疑問答二十一則

不亂」 亂則難。又依此經文可知念佛人念佛雖未能一心不亂,以求願往生故,彌陀世 惟 尊必於念佛人臨命終時,與諸 或 而非佛名。 無量壽佛及其名號無量功德及極樂世界之功德莊嚴;繫念係指念念欲生彼 必能往生也。此經乃 如此念佛一日夜(不睡覺)乃至七日夜一心不亂則易,持名一心不 無量弟子圍繞彼念佛人, 玄奘大師所譯,最爲信實,應當信受 並 且 「慈悲加祐 5,令心

第一章

未修證者宜知(針對修念佛法門尚無修證者言)

## 第四篇 肺腑之言

# 第一節 莫著名利,實修爲要

譽,實種禍基。」 又云:「大凡爲人之師,欲度弟子,要當觀照從上佛祖修行之 然拱手,空腹高心,不肯親近明師,惟知倨傲,受人禮拜恭敬供養。因貪虛 作爲謀取名聲、世間財物供養、自高慢人心態滿足之手段,則執著於名利,是 異報,可謂 其功德力,豈易量哉。以此爲人之師,亦何慊焉?其或不然,迷悟兩途,正邪 本性彌陀,亦教人見本性彌陀。如此用心,豈不是行菩薩之行也。師徒弟子各 因地,得道之源流。……一一修持,一一成就。既自利己,然後利人……自見 是處。』」《蓮宗寶鑑》云:「是故爲人師者,有度人之心,無度人之智,何得端 諸疾!」《蓮宗寶鑑》云:「又《地獄報應經》云:『自不清淨,教人清淨 稟正因,同行正道,展轉化度,盡未來際。一切眾生,俱悟佛乘,同出生死 經云: 「凡欲度人者,先須求自度。 」 《維摩經》 云: 「自疾不能救 『金毛窟裡生獅子,野狐巖下出狐狸。』」若以修學、教授念佛法門 ,而能救 ,無有

## ・253・肺腑之言

徒,不能教導眾生真修實證 自誤也。 無修證者應親近明師, 莫貪名聞利養 ,否則所教出者多爲能言善道之

# 第二節 真善知識,難遇難得

入、高超之真善知識,但卻難得相見。世間佛子因緣果報所限之故,能遇具備 以下條件之善知識已屬不易 名聲、事業、憒鬧故,樂寂靜故。我們相信地球上仍有不少修行修證非常深

欲求真善知識,應當遠離大名聲、大事業而求,真善知識本性清淨

何謂「眞善知識」?

- (1)親見自性彌陀,並見實相而不退失者。
- 2) 具方便善巧,能協助念佛人由有相念佛到無相念佛、 從體究念佛入實相念
- (3) 能建立念佛人之大信心 (求見自性彌陀之信心) 而不遮障此信心者
- 5 4) 有助人親見自性彌陀並進入實相念佛境界之意願者 能勘驗體究念佛人所證境界眞僞者
- 6 能勸進善導實相念佛人繼續修進而不以導師自居者

肺腑之言・254・ 陰之迷而暫時忘失,但今生必能於佛法中自修自得 不離意識思惟之定心當作眞心(眞如) 建立自通者,過世間望,彼諸凡愚所不能信。」一般人則多落於妄心定心,將 自肯,辨明實相,自於了義經中自求印證,是無師智也。 亦有前生已入實相念佛境界,而發願於此世間自度度人之再來人 而以妄覺爲眞覺 ,親見自性彌陀, ° 旦無常來時 《楞伽經》云: 並能 ,妄識消 , 雖因隔 自自

## 第三節 莫著名相,毀謗修證

,否則不免迷失也

滅

無所依止

。若有福慧及求生淨土之願力,命終時如辨疑第五所述往生淨土

體究念佛而入實相念佛,此種人未讀佛經,不知名相。往往自住菩薩須陀洹 學名相之思惟所得而輕慢一切人,大失法益。我等念佛人當知 實相念佛人,不肯置信 說了義經典義句 斯陀含之境界,受諸功德,而 去生之大福德,今生得遇真善知識,一、二年中即能從有相念佛 本禪定,以致不得親證實相念佛境界。常以研究佛學和爲人說法爲樂,若遇有 有極少數人,因世智辯聰,深入研究佛學、禪學,而不肯深入念佛定或根 ,彼則能說,若問其教典名相 ,便以唯識學之名相考問 不 知 「須陀」 洹 ,彼則不能答,以其通宗而 ` , 若不能答,便謂不是 斯陀含」之名是何物 ,有念佛 、無相念佛 人以過 若指 以佛

阿羅漢

,

亦無神通。後者如蓮花色比丘尼爲定、慧具足之大解脫阿羅漢

但仍

報得 教故也 念 入經典 佛 罪過甚大 禪師等三、五人而已,但不可因此否定其餘不能說、不能教者爲未開悟,否則 習性更重,自障修證 座下八十四人坐道場,皆是通宗之人,其能說能教者,唯歸宗智常、長沙招賢 , 此 證某些境界後 故從 實相念佛、開悟皆不相干 ,有修得 有人開示:「開悟證果,立即六通具足。」 種錯誤觀念,自古已然,於今爲烈。尤其是聰明伶俐、慢心深重之人 , , 第四節 或並 0 但二、三年而已,則宗、教皆通,成真善知識也。 然不得以其不能說而否定之,爲彼有見地及諸功德正受也。 佛陀時代至今, 因此未修證者須排除世人慣有之「貴遠賤近,崇古貶今」 不欲修學神通 0 前者是出生即有神通,或過去生已修學神通 ,神通境界失而復得 勿以神通考驗修證 ,無益自他 許多慧解脫之阿羅漢無神通,而 但於修禪定之過程中自然出現 ;後者乃因先修禪定 此乃錯誤觀念。所謂神通 一小部分俱解脫之 譬如馬祖道 0 , , 須知此與體究念 有少許境界後專 今生禮 的錯誤觀 若使其深 佛 禪師 , 有 ` 念

所 通)。悟明心性、證果,與神通毫無關係,佛子切勿以有無神通為準來判斷念佛 人入實相否。經云:「智慧度學人,神通度俗人。」俗人者,即欲以神通測度 因惡人覬覦其美色而將其拘禁,無法脫離。後來乃由目犍連尊者以神通入其禁 實相念佛人 教以神通,後乃得出。故可知體究念佛或參禪是修慧(般若) ,非修智慧 。此外,五通具足之仙人欲以神通測度實相念佛人之智 而非修定(神

## 第五節 善遮口業,後兒障道

,則窮其通力,

亦不能知

0

縛 中 生中不免因此 聽此甚深法門而起煩惱,亦勿誹謗。若阻礙他人修學此微妙念佛法門,則未來 意遮障,更云:「末法時代修學實相念佛難以成就或不能成就。」則罪過甚大。 可依有相念佛法門自度度他,或依其原來所修法門修學,等候捨報往生。勿因 若遇真善知識勸進,不出幾年,即可進入實相念佛之境。若不明此理,隨 只因隔陰之迷暫時迷失,忽忘實相真實之理。但因不受身見、邪見結所 自怨自 佛子若自覺與無相念佛、體究念佛、實相念佛法門無緣,而不願修學,仍 嘆 , 而障道 而不知障道因緣爲此世所種 , 並且此生往生以後之蓮品、福慧亦受影響 0 佛子當知 ,菩薩再來 0 , 爲 或未來生 數甚

## ・257・肺腑之言

不能捨

反而要千辛萬苦去造一

條船

所謂

「法尙

應捨

何況

非法」

是指已

念佛人勿毀謗他宗修行人 0 須知佛法中一切法門, 莫非廣義之念佛法門

, 即 《蓮宗寶鑑》 所說「參禪念佛三昧究竟法門」 ,故不應非議

蓮池大師云: 「念佛不礙參禪,參禪不礙念佛,法雖二門,理同一致 。上智之

佛人可不慎哉?故知毀謗正 禪人破念佛,念佛人破參禪,皆因執權謗實;二皆道果未成 ,凡所運爲 ,不著二諦。下智之人,各立一邊,故不和合,多起紛爭 一法,其罪甚重 ,愼勿輕爲。 若具破邪顯正之見地 , 地獄先辦 。故參

則應勇於任事 ,爲廣大學佛人摧邪顯正,勿存鄉愿心態,將佛法作人情

師(蓮池大師),近代如廣欽大師等。又:在家菩薩因念佛而見性者亦不在少數 很多。著名者如長蘆宗賾禪師 故念佛人應謹愼口業,勿毀謗佛法 念佛人愼勿誹謗修禪人。 應知 (慈覺大師) :蓮宗 、永明延壽、慈照宗主、雲棲袾宏禪 (淨宗) 諸大祖師兼授禪法或見性的人

近來有傲慢修禪人毀謗無相念佛法門云:「第一義中無一法可得

,爲何在

以船爲喻 心中還要生起憶佛想佛之念?」經云:「 過河需要船 ,到岸不用舟 0 但若尚· 如筏喻者,法尚 E 未過河 上岸 應捨 , 此船 , 何況非法 如 何能捨?不

證此法 。若未證得 , 則不可捨 。故無相念佛乃是一種功夫 , 應繼續練習,至入

實相時一 悟後以此自修 再捨 , 如船筏一般 , 更覺受用 , 如此才是正 確知見 0 更何況無相念佛法猶如金玉

或二

,

卷

總因善根福德不足所致 三年 復有 便得 薄福眾生 念佛三昧 , 聞 , 心生懷疑 我同修多人修學無相念佛 ,是可憐愍者 , 便造 。茲舉唐朝懷感大師《釋淨土群疑論》 口業誹謗 0 ` 體究念佛者 此事古已有之 ,或八九月 ,非獨 今然

七所載問答,以釋群疑

莊嚴 道場至心 僧碩學精 , 於諸聖教 ,既有聖教分明,不敢更生疑惑。 問曰:念佛三昧所得境界,或見諸佛菩薩無邊聖眾,或見諸佛淨土種 稱佛 勤修習猶恐不成 , 句不知 即言得見諸佛聖眾 ,復未長時修行佛法。 , 斯輩幼童無智俗士並能獲證三昧定耶?將非此 , 事同 然今時道俗或男或女,生年已來未曾聽 劇戲 或童男或童女, , 法不應然。 寧容念佛三昧 百 事 無知 , 暫入 , 高 種

聖道現前 ,優婆毱多所度弟子,獲得道果無量億千, 或避走令聽得須陀洹 :今時道俗咸生此疑 , 或得掃忘帚獲阿羅漢果 0 事同戲劇已超三界 ,准教驗時得何所怪。且如世尊在日及佛滅 , 或七歲沙彌是俱 或一坐聞經得法眼 , 斷彼難斷見修二惑, 解 脫 或以 毱 淨 打 , 證彼難證 或因 頭證 削髮 几 固

虛僞矣

弘妙旨 問答,解漸頓之玄宗、演半滿之真教,即須聰明智慧 心多散亂矣。此何怪也,斯何惑哉。」 經文速得斯定。自古今大德習禪之侶、欲學定者,皆令莫聽 易得定。 俗間士女或是幼童 暫爾聞法思惟 四沙門果,豈 觀乎上開懷感大師闡釋,便知修學念佛三昧者,有遲有疾 如也一心不亂直心直行,無多思慮一心念佛,即見世尊,不惜身命 如多想慮 可不信斯教法哉 ,隨遇少緣即能得道。……且入佛法種 , ,三昧難成 聞善知識教令念佛,即便信受,如教專念,不多思惟 0 0 皆由宿種解脫 故入道場名僧大德,廣閑經論三昧 分善,過去已曾修習此道 種根機 ,詞辯縱橫 。良爲思義之徒 0 如思惟教義假 。皆因前世善根 ,非斯上人 不成 ,今生 ,

少解

難

心, 中因此障道是幸 或已曾修習,及以今生專在念佛功夫上用功,而不在廣習經論博取名聞 故修學迅速,實有此事。伏維一切佛子深思此理,愼勿誹謗 ,可免未來生 上用

## 第二章 已修證者宜知

# 第一節 尋善知識,求證眞實

禪的人以數息法、修定法作爲禪法。這些人稱之爲非因計因,以妄求妄,到後 來難免以妄心、意識心作爲真心,以妄覺作爲真覺,真是可憐憫者。 念佛而親見自性彌陀或者開悟的人,應當尋覓眞善知識爲其印證 不少體究念佛的人,以自唸自問「念佛是誰?」作爲體究念佛的方法;或者參 肺腑之言第二個部分,係對有修有證的人提出一些我心裡面的話 。末法之時有 :凡體究

安無事,浪擲光陰,徒耗米糧 也用這個境界當作真如爲他印證 自性彌陀,或自認已經開悟。接著就以此境界要求善知識給予印證,而善知識 念不生的靈明覺了作爲真我,認定這個心是真實心、是真如,宣稱已經親見 ,交代他只要保任就好,從此以後師徒之間相

有人體究念佛或者參禪的時候,能夠修到一念不生的境界,接著就以這個

的法來度人,也用這樣的法爲人印證,令人覺得可悲可嘆。殊不知一念不生之 有人因此生出大我慢 , 然後互相標榜,大作廣告,廣招徒眾 ,都是用這樣

## 261・肺腑之言

絶對待故。

「能聽能知的一念心」不離知,「知是妄覺,不知是無記,道不屬

們不是都已經成了聖鳥 的思惟觀類似 際還是定心 知故,猶在 知之心爲自性彌陀(眞心) 分別故,即非真心(請參閱實相念佛第二節「佛、如來」之解釋) 不生的靈明覺了之中,因爲祂不是無分別智的緣故,所以仍然能夠作分別,有 尙 是識,無分別是智。」這種一念不生時的靈明覺了,跟我們無相念佛書中所講 就是真心。因有分別的緣故,所以就不是自性彌陀。 彌陀 屬意識範圍之內 近來又有大知識開示云:「能聽能知的一念心即是真心。」則是以能見聞覺 ,那麼一切傍生動物之心都已經離開語言文字而照樣能夠分別 一念無明中故 ,這個定心還有分別 ,但這個還不是真如;若離開語言文字的靈明覺了就是真如、自 ,未知無始無明境界,那不是真如,不是自性彌陀 、聖狗、聖貓了嗎?所以一念不生的靈明覺了是定心, 0 , 《維摩詰經》云:「法不可見聞覺知 、覺觀、覺照 ,故並非離開語言文字等等妄想 彌勒菩薩曾經開示:「分別

;在一念

,那麼牠

無有我, 摩詰經》 知 , 是則 云 : 離我垢故。」 見聞覺知 「法無有說,離覺觀故。」又云:「法無我所 , 非求法也。」 有能聽、所聽,即是有我,即是相對 此則大錯;何以故?有覺觀故,有「我」在見聞 能聽的一念心不離覺觀 , 有覺觀即錯 ,即非真如 離我所故。」 。若行見聞 ,眞如 「法

證悟 到定便可以給予我們的人生巨大幫助 知與不知」 還有 ,這是以定爲禪 , 更荒唐的 , 故 「能聽能知的一念心」不是真心,不是自性彌陀 ,以定心爲自性彌陀 是有人寫書,聲稱心靈無念就是悟 ,所以對於那些經歷過這些經驗而 0 亦有善知識在著作中說: , 無念

小小

時

以上則

「其實

有明顯

念相續的功夫,在定中觀慧分明,才有希望明自性彌陀、見自性彌陀 万才發覺口中還在唸佛號 改變的人,稱它爲悟是相當正確的。」念佛人應當知道這一些都是定 彌陀 念不生的定中暗無覺知 所以 ,因持念佛名而入定的人 , ,這是未到定 而因無心的緣故, (,在定中對一切外境無所覺知 ,未離無始無明境界 無法親見自性彌陀 , 非自 性 故必須有 彌陀 ,出定時 ,不是自 0 在

粉 禪人說「我已經開悟了」,渾然不知這是定心中所生的覺受,仍然在妄心中 譬如有人因參禪的知見不具足,非因計因 境,心中充滿法喜、心花朵朵開的現象,這個和無相念佛時法喜充滿一樣。又 而 沒有 碎的覺受 ,這也不是見性,不是親見自性彌陀,而是體究過程中失去疑情 又譬如日本一位教禪的老師 疑情 , 此 進入初禪善根發的定境後的一段精進修定時間 人因被誤導 ,便向念佛人說 , 在他的學生看見 , 以定爲禪 「我已經親見自性彌陀」 ,由定而修定;或看話頭 的時 中 候 ,突然出現虛 , 便印 , 或向 進入定 證爲見 空

・263・肺腑之言 見的 見性 無慢 離 個 的境界,而生起大我慢 意識的定心 果沒有一念相續、淨念相繼的功夫 以這個 真如真 又好 狀態 初 的怪現象就不足爲奇了 禪 禪的定境 要尋覓眞善知識 以上 些大 〕經親見自性 心 僅 像沒 裡面 功夫作爲依憑、作爲屛障, 他不知 前 時 存 的 (毛病 有一 述 距 中 裡面 , 眼睛 間定 應當自行 離 道這個與見性 , , 離二禪還很遙遠 些微細 都是 0 , 也有 彌陀 空氣也似乎消失了 如果沒有遇到眞善知識 好像貼著地面 , 也就 屬 來 印 觀察 0 人在 ` , 於末法時代 深沉的 若無上述各種過失,則必定爲親見自性彌陀 或自以爲開悟 證 是無覺有觀三昧之前 , 也並 虚空粉碎以 , ` 0 所謂的! 明 見自性彌陀 白 慢 不值得羨慕 ,可是地面又好像落沉下去了,覺得好像 |精進 才能夠在一 了這些道理 , ,那麼最多只能夠明自性彌陀 所以體究念佛的 悟及所謂的 ,然後他就以爲這個就是證得空性 )體究念佛的 後 ,乃至認爲自己已經見性進入 來勘驗明白的 不相干 , 或者沒有經過 , 念相應之際 而 , , 出現 則對: 能夠死心 ,也不是二禪前 「見」之後有沒有功德受用 人 於 了大地落沉的覺受 , 現在隨 在見自性彌陀 話 或精進 塌 虚空粉碎 , , 親見自性 地的 則 |参禪 處 被 來修 , 可 知 的 識 中 以 的 而不能親見 , 學功 間定 彌陀 遇見開 0 實相念佛 所誤 而 , 或者 眞見則 繼 所常 就 夫 有 在 續 , ? 如 悟 明 修

後,更須要尋覓眞善知識,求取印證 得不到功德正受,終究還是無大利益 自性彌陀。即使我們將親見自性彌陀的人所悟的境界告訴他,他也不能親見 ,然後自己去確定那個印證是眞?是假? 。所以修學功夫固然重要,而有修有證之 ,

## 第二節 已通宗者,速須通教

是虛?是實?自我檢查有無功德受用

證 教典,則不知真如雖一,說法無數無量。雖然已經親證真如、親證菩提,卻無 爲通教,以此境界、方便善巧度學人則易也。 此則應深入諸經,以此宗門之理,通於諸經所說教相 《菩薩優婆塞戒經》 法爲人宣說,猶如啞巴吃湯圓,心中有數而說不得。欲度學人,甚難!甚難 以前講過的爲人、對治、世界悉檀和已經弄通的所謂第一義的悉檀。若不深入 ,一方面從教典中學習各種說法的善巧方便,以便將來接引後學,譬如我們 實相念佛人既親見實相,應速深入了義經典 中說:「菩薩由大悲生」 ,自受用已,當發起他受用功德 ,一方面以了義經典自己來印 ,並以此經通於彼經,是 !

## 第三節 勸請常住娑婆度衆

慈念悲苦眾生之實相念佛人,若心性勇猛,宜發大願,願生生世世在此世

## 265・肺腑之言

惟至此,便知應以無相念佛法繼續進修

,使憶佛心深細,深入三摩地

,發起各

界自修利他 。因爲此地修行迅速,獲利很大,利益眾生亦必廣大也。

忍辱精進, (1)《佛說無量壽經》卷下云:「汝等於是廣植德本 一心智慧,轉相教化,爲德立善。正心正意,齋戒清淨一日一 , 布恩施 惠 , 勿犯道 夜 禁

年 地悲苦眾生,則勸請發願,於此地生生世世承當如來家業,爲眾生努力。 勝在無量壽國爲善百歲……」故此界精進修行一日夜,勝過極樂世界修行一百 。極樂世界無逆緣逆境,皆爲大善知識,故修行緩慢,所以如發大心慈念此

速故 人間往返,必盡苦邊」 ,眾生獲益則大。 ②既已至實相念佛境界,斷三縛結故,據經典云:此人「極盡七有,天上 此爲針對大心的人而言,惟一般根性之念佛人 ;若生生世世不生天上,又快速數倍也,以自身修行迅 ,仍勸請

發願求生極樂世界。

# 第四節 勸修禪定,廣益佛子

雖了, **닏見實相,無常來時,如何了此生死?」思惟透徹,生死已了,復思:「生死** 若發願在此世界自度度他者,則應修學廣義之念佛法門。此則應思:「既 **猶須待緣而生死** 。若緣到時 ,脫此色身 ,當如何自主下一期生死?」 思

肺腑之言・266・ 學的 昧 禪 種 廣益眾多佛子 可不必修 法 三昧 , , 至此則爲 則 , ; 爲 樣,完全相同 不但要修, 可 0 謂 小乘 或逕向根本四禪 , 師子奮迅三昧等及六通皆已具足,遠離隔陰之迷,能修 旦親見 無功用行,可以生生世世荷擔如來家業也。此是菩薩摩訶薩 人所修 ,是一切佛子所應戮力以求者也。又有人謂:「根本四禪爲 而 1,無二無別,每一法門都要學盡。 , 則 且不止修四禪 , 如爲大乘佛法則可 應當修持 · 而修 ,修四禪已, ;不但在此世間應當修 而已。 不修 所修的跟我們這個世間 復須修持觀禪 0 非也, 佛子既已達實相念佛的 未見自性彌 , 往生到極樂世界亦 ` 鍊禪 和 無量百千三 ` 釋迦世 熏禪 陀之前 南 和修 ,能 僔 傳

## 第五節 度人說法,須觀根器

境界,若此生尚有餘暇

,爲廣益眾生故,則應隨緣、隨分、隨力而修

造 何 其循序漸 夫夠不 大 業 念佛人既已入實相 夠 0 般 進 故應先觀察當事人之根器 , 「諸根未熟者 最後還要觀察他有否慢心,然後才能爲他講實相念佛境界 人認爲末法時期要修念佛三昧是不可能的事情 ,從功夫一步步修上來;所以不可一開始逢人便說實相念佛如 ,不爲彼人說解脫果, , 不可輕易爲他人講 ,能否接受了義之法, , 因講了也不 但除愛本 0 -相信 亦須觀察其 , 故 意即若彼人各種根 , 《華嚴經》 反招 知見 致當 , 再指 卷 何 、功 事人 如 道 几

## ·267 · 肺腑之言

觀察 都 心 亦容易生起大慢心 樣 不肯修學功夫,因此不能夠見實相;而定好的人往往被定的境界所迷惑 段時間後,才根據他的根器,決定爲他說何種法 ,因其各種根器皆未成熟。學識好,佛學研究很好的人,易生起大慢 , 很難爲其說實相念佛的境界 0 故度人說法時 0 必須很詳細

即

可

即

使對

方非常有學問

,包括研究佛學、教授佛學的人,或定非常好的

器

尚未成熟時

,不可告之何爲解脫果報,僅爲其解說

如何去除貪愛執著之本源

# 第三章 讚歎、勸修念佛法門

## 第一節 讚念佛門有微妙法

念佛法門,認爲此法門淺易,沒什麼可學的。而淨土行者亦不可自限於持名 中一種法門而有成就者究竟有多少人?能夠聽聞此十一種念佛三昧法門的又究 念法門、晨昏念佛功德信願法門、簡徑念佛功德十念法門、參禪念佛三昧究竟 數息法門、一相念佛三昧專念法門、六時念佛功德迴向法門、懺罪念佛功德繫 昧三觀法門、空觀念佛三昧無念法門、日觀念佛三昧專想法門、攝心念佛三昧 所述此界佛子常用念佛法門十一種爲證:離相念佛三昧無住法門、天台念佛三 排斥甚深念佛法門。應知佛法中一切修行法門莫非念佛法門,茲舉《蓮宗寶鑑 多。這些念佛法門,其法甚深,非我等凡夫所能理解,故他宗行者,不可非議 廣泛、深入,千萬不可隨意批評念佛法門 竟有多少人?聽聞之後能付諸實行的又究竟有多少人?故念佛法門極其微妙 法門(即禪宗之禪,亦即實相念佛三昧),以上計十一種,請問佛子們:能夠體究其 八十華嚴卷六二載:德雲比丘爲善財童子所說念佛法門計有二十二種之

## 第二節 念佛當求上品往生

實情,說的是實話。實因此類人,置念佛門中微妙法不顧, 宗,數他寶而自無半錢,貨良藥而自疾不救。」這段話說得很尖銳 決定不在廣設道場,多點香蠟上。蓋由著事相而迷昧正理,順聲色而違背真 易。……決定不在會說會道,廣化人緣上;決定不在有傳有授,扭捏做作上; 鈍俱收。 也。故《蓮宗寶鑑》卷六云:「念佛一門,其實意含無盡。是故祖師立教 相、法相,良可浩嘆。廣大念佛人應遠離教相、表相 自信自行,自修自度。要在立大志、發大願,自辦工夫,努力向前 次第階梯 者觀想持念,六時修禮,日夜精專;下至十念成功。總在一心履踐,各有行相 佛法門深入加以修證。始可避免虛度此生,徒耗米糧 何以故?以念佛一門,甚深極甚深之故,若願深心修持,必可得上品往生 有實有權,有深有淺,有頓有漸,皆可修持。上根者參究坐禪;中根 ,隨力行持,皆可進趣。此之行門,乃成就佛果菩提之道路也。 、法相 專求表相 ,而依照真實的念 , 但講的是 ,莫作容 ,追逐教 , 利 須是

## 第三節 十方皆有佛國淨土

世尊於華藏世界海中, 住於一百佛世界,壽七百阿僧祇劫 ,亦可求生。此

肺腑之言・270・ 心, 根 其一 夠在 如來 出於世 種莊 及法僧名號念住相續者,……於彼佛刹當得受生,何況與般若波羅蜜相應善 此願之人應當求生 淨土,沒有此世間之五濁逆境,得極樂世界殊勝果報而又能修行非常快速, 欺誑一切諸佛 界亦其淨土之 有悟道之前就敢發此大心。 切便宜都送給我們, 此世界瞻仰 如是迴向 迴向不動如來、 , , 乃至等而下之,對於佛法或諸菩薩僧的名號能夠念住相續 大 , 與念佛 , 若有菩薩樂見此諸如來者 其修證之迅速則超此世界 與無相念佛及實相念佛法門相應之故 ° 人有緣,亦可求生,不動如來因地發心云: ,乃至未證菩提,若於一一語言,不與念佛及一切智相應, , 那就是他一直到成佛的這個因地心發起之前 供養 逆增上緣多故 不動 應、正等覺。」 那就是 , 如來的妙喜世界。求生妙喜世界有多種因緣 以及親隨此賢劫尙未出世的九百九十六尊世 妙喜世 不動如來的妙喜世界 ,修行迅速, |界如娑婆世界 , , 意即對於諸佛如來一 應願生彼不動佛刹 經中又云: ,世尊云: 亦可留此 「此賢劫中有九百九十六 , 而清淨無垢 。在那個世界修行 。 ∟ 0 切智性(也就是真如佛 「於佛如 「世尊!我今發此大 又如妙 即是若欲生於佛的 , ,也就是他還沒 則 具極樂世界諸 喜世界 在 來 俘 不動 , 切智性 茲簡 , /佛當 則爲 也 故發 不 如

妙喜世界即可往生,

只要有信、有願

有行即可往生,

何況已親見自性彌陀

智慧到彼岸的相應善根而迴向往生,一 切眾生,故不應自鄙 定能去。念佛人當知十方諸佛淨土

, 攝

# 第四節 智者大師推介的五方便念佛門

等 離門 啓此 子們,珍重來修學念佛法門 國者,則示以稱名往生門。眾生有樂覩諸佛身,懼障不見者,則示以觀相滅 輕其易入,失其證深,爲見所縛,良可悲矣。又,諸佛以眾生樂稱諸佛名生彼 之者,即是諸佛如來。修因之人,繫心常思,念十方一切佛;證果之者,又特 , 0 開示一道直至菩提甚深法門 眾生有迷心執境者,則示以諸境唯心門。眾生有計實有者,則示以心境俱 0 ,以爲微妙清淨第一禪。是知易入而證深 智者大師亦云五方便念佛門: 眾生樂深寂定, 趣無生滅者,則示以性起圓通門。大哉世尊 「若論修因之人,不離三賢十聖;若論證果 所謂念佛 。」這一段就是要呼籲 ,無過念佛。 嗟呼!末學之流 , 善拔我 切的佛

# 第五節 讚歎念佛圓通法門

一十五種圓通法門,第二十四種大勢至菩薩念佛圓通法門裡面開宗明義 念佛圓 通法門可 以從初信位一 直修學到妙覺位 在 《楞嚴經》 中 總共有

肺腑之言・272・ 定 覺,這些菩薩跟 勢至法王子與其同倫五十二菩薩,即從座起, 而入實相念佛的層次以後,仍然可以依照無相憶念的念佛法門,深入楞嚴大 一菩薩?意即從初信位開始,到十信、十住、十行、十迴向 , \_\_\_ 直修到識陰滅盡 大勢至菩薩一樣,都修學念佛圓通法門,此法門於性起圓通 ,而進入等覺位,入等覺位之後,還要十方諸佛來安慰 頂禮佛足……」 、十地 , 爲什麼講五十

、等覺妙

加持 是我們有沒有遇到 ,最後進入妙覺位。從這個觀點來看,就知道念佛法門非常殊勝 個適合的法門而已,所以不禁要說一句:「佛子們 ,問題只 三何興

乎來!」

懼深法,層層升進,速得菩提,究竟涅槃 普願佛子皆能解了一 念佛三昧修學次第就此圓滿。於此講述圓滿之際,以此功德祝願如後: 切佛法互通互攝 , 泯除宗派門戶之見,知所轉折;不

普願一 切佛子

歸命 理 ` 事 ` 釋迦牟尼世尊

普願 切 佛子

歸命理、事 、西方三聖

菩薩戒子:蕭平實・民國

民 國 國 83 82

i1 i2

、1 講述圓滿

念佛心得報告 第一則

附

那兒忙著,倍感溫馨

至石城禪三道場,已是三點半了。下著大雨,監香老師及護三諸師兄們早已在 十月二十三日,懷著既緊張又新鮮的心情,下午一點鐘搭乘陳師兄的車子

|順利計,佛前懺悔、功德迴向冤親債主,是極重要的,切記!切記!」 律禁語,不得作筆記……。」並提及:「有好些人把冤親債主都帶來了。禪 殊勝的起三典禮後 ,恩師開示:「禪三期間除了小參及監香老師問答外,

齊齊的,依序踩過、穿最前面者,一切是那麼的秩序井然、那麼的科學化、有 提醒:拜佛、參究,把握每一分、每一秒。傍晚,排班進齋堂,拖鞋排得整整 師開示兩則公案後,安板息燈;我仍拜佛至午夜始就寢 智慧。晚齋時,恩師的機鋒陸續出籠:「某某人!夾菜!」「某某人!吃水果!」 ·吃水果還要用筷子啊!」「······」「······」讓人丈二金剛摸不著頭腦。晚上,恩 懺悔 、禮佛、參究」,要早日明心,只有這樣、別無他法 。監香老師隨時

麼那麼○?說○○○,說○○○。」「像個活死屍。」「要哭就哭個夠。」……。 十月二十四日:睡眠很少而精神卻很好;經行時,恩師機鋒很多: 個

找到了

「那個」

我說不上來,只覺得親切萬分

録

經行後 ,打坐及禮佛,開始小參。原以爲天氣涼爽 ,而出乎意料之外的是全身

上座就整個背部酸痛 。但禮佛則酸痛盡消、 而滿身大汗

累;整個溶入在那憶佛之念當中,幾達無我境。久久,忽覺脖子左側奇癢,想必 蚊子兄來訪,以手揮之、不走;更癢,順手往脖子一抓,觸感告訴我:有東西 坐在 前 排角落的我 ,幾乎所有時間都在禮佛,蠻攝心的 , 點兒也不覺得

捏住往地上一擺,果真不錯:一條約兩寸長的蜈蚣被我捏著了。牠那不自然的

門旁的監香老師述明被咬之情;待我們回到原處時,那小傢伙已不見蹤影了 的;第二念又起:「那小傢伙是蜈蚣哪!可怕的蜈蚣哪!是不是有毒?」趕緊找 往前走;此時覺察到方才那小傢伙被我捏到的當下,狠狠的咬了我一口、蠻疼痛 ·我一定捏傷牠了!」好一會兒,所有的腳腳可以齊步走了,我看到牠加快腳步的 一扭一扭的:上扭下扭、左扭右扭。看看牠還沒恢復正常,一個念上來

監香老師幫我上藥後,再繼續禮佛。一切是那麼的奇特、反常,我竟然對

大叫 這平常最畏懼的東西:觸到、看著牠蠕動、擔心牠受傷;我沒有跳起來,沒有 也沒 有雞皮疙瘩掉滿地,也沒有打冷顫。 在牠身上,我似乎看到

下午,第一次小參,既緊張又好奇;敲門進小參室,頂禮時,師云:「一

· 276 · 的吸了一口氣,再將被蜈蚣咬到的情況描述一番,並大膽的說:「我找到了。. 道出三個字:「是什麼?」愣了一下的我,那兩個字到嘴邊竟吐不出來。深深 頂禮就好,坐!」待坐定時,只見恩師坐在蒲團上,身子微微往前傾 , 溫 和的

附 禮佛,至午夜始就寢 出小參室,繼續懺悔拜佛 還沒有很清楚,模模糊糊的。出去整理真妄心的差別,再來告訴我。」 師云:「哪有那麼容易就悟的?可能嗎?是嗎?你倒說說看:妄心在哪裡?眞 心在哪裡?」一 連串的質疑,我退縮了,不敢承當,支支唔唔的。恩師說:「你 0 齋後 ,恩師吩咐: 「去洗碗!」 洗完後依然懺悔 問

訊後

說道:「你偏離了!不是要你說這個 云:「怎麼樣?」答:「心無形無相、看不見、摸不著……」師不待我說完 )○去體會哪個是眞心?哪個是妄心?出去拜佛細細體會好嗎?」 十月二十五日:早晨經行時,很多人哭,甚爲不解。第二次入小參室,師 ;回到被蜈蚣咬的那個時候 , 以 ( ) ( ) ( ) 出局!依然

點痛 心。又是感恩事 午齋後 ;偶然的 ,恩師第二次吩咐:「去洗碗 則 拜下去,忽覺拜毯竟厚了 <u>"</u> , 事後才知道是隔壁雪娥師姊的愛 整個下午拜佛 體會 , 膝蓋 都

是懺悔

?、拜佛

277・附 録

得怎麼樣?」我說:「只有四個字。」師云:「哪四個字?」答:「真妄和合。」 師云:「沒錯!你說說看。」答:「我覺得表面上看,○○○是妄心。」師云 放棄!堅持到最後一秒鐘!」息燈後 晩齋後 ,有點兒累,在寮房躺著,江菩薩見狀,偷偷送我一句話 ,照例拜佛體會,恩師走過來云: 「體 「不要 會

你放水!但是我不信,我不要。」我心裡如此喃喃自語

「錯了!剛好相反。」「哪會是這樣?」這句話脫口而出,師已遠離

0

年再來。下定決心後較踏實,已是凌晨四點鐘。刷洗後,再進禪堂,懺悔 來,我寧可不要。我會去同恩師講:我包回去,明年再來。若明年不錄取 色身明明是虚妄的,怎麼會是真的?」……反正還有一天,如果我體會不出 午夜過後 ,躺著徹夜未眠;翻來覆去,不甘心、不願意 。疑惑更深

寶釵!〇〇〇!〇〇!〇〇〇!〇〇!怎麼這麼〇〇?」依然不能釐清 又繼續懺悔 )了體會不出來。」 十月二十六日:早齋後,師再次吩咐:「去洗碗!」 、拜佛,決不放棄 ○○○○;說也奇怪 0 拜著、拜著,聽到恩師的聲音: 就在那一 刹那 經行時,師云:「郭 ,清清楚楚 、明明白 後來

確確實實的觸著了;我相信!我篤定!我承當了

真是「竹本口木子」,沒有人說色身不是虛妄的,沒有人說

· 他 上

無形無

恩師

,說我「顚倒想」,一點兒都不假。拉住監香老師的手往

録・278・

相是錯的,一切的一切都對,「祂」透過五根顯現出來,只差那一線牽。

說我「欠臨門一腳」

寮房、將體驗說出,監香老師說:「本來就是!你繞那麼大圈子,在想什麼?

附

待會兒小參。」

哈 !

兒偏

,特別再特別、照顧再照顧:「一次禪三洗三次碗!」前所未有,哈哈!

公元一九九八年十一月十四日

弟子

郭寶釵 合十

感謝恩師慈悲印可,苦口婆心開示,諄諄教誨,更感謝恩師的「心」有點

受業弟子釋寬道

88. 10.

25

心頂禮本師 釋迦牟尼世尊

心頂禮護法 韋陀菩薩

心頂禮極樂世界

阿彌陀佛

觀世音菩薩

、大勢至菩薩

心頂禮恩師 平實菩薩、親教師羅玫玲菩薩

中摸索、一 回憶自己學佛以來,由於不知親近善知識,只依經典書籍,私心揣測 知半解、囫圇吞棗,因此修行時進時退,改易法門,備嘗酸辛苦

辣 ……

佛,自己也沒尋找道場作深入探討 利益,便在工作餘暇努力課誦,頓感法喜清涼充滿;而環境周圍人群卻無人信 最初在某雜誌看到《地藏經》贈閱,因索取讀後方知佛教;因樂所說讀誦

那時密宗方興,於報紙刊登弘法訊息,每次都很歡喜去接受灌頂傳法

; 回

·279·附 來持咒,又一直閱讀經典 家之念,乃毅然決然、不顧一切地出家 看到佛法令人自在解脫的殊勝利益 ,即由此萌生出

,

録

紛紜

,自己程度不夠

附

停停,當初出家發心之萬丈雄心幾被消磨殆盡 0

後來,正好遇到常住辦五個月密宗閉關,自比黔驢技窮,便在關中修法

學密宗由於語言不通,一直遲滯不前;又從顯宗去找安心處

(,無法辨別,無所適從,感覺障礙重重

,

無法突破;走走

,

0

但教界眾說

晰 思此因緣豈非 知 並 , 功過迷昧 次第因果了然分明, 就在一九九六年底,忽收到寄贈的 面祈求世尊菩薩冥熏加被,令得值遇善知識,接引一條明確可行之佛道 ,次第紊亂,皆以自意而喻。因此心情豁然,直下便欲隨學,並 世尊及菩薩之安排?如此難值難逢,不可在山中作無事人 不勝仰慕。 始覺從前缺乏知見,盲修瞎練 《護法集》 ,閱之大喜;書中之理路清 ,深淺不

垢濁 佛行 重 菛, 使不上勁 ,念佛功夫一直不純熟 上課時, 解行 老師從最基礎佛法一一詳述解說 並 ,有心無力,眞是無奈 重 0 親教師的慈悲用心 ,深感慚愧 , , 對不起老師 但因本身習氣懶散 , 建立知見 0 很想作好 ,並教傳無相念佛拜 , 放逸心重 , 總感習氣深 , 無明

耗米糧,空過一生也。因此積極報名參加上課

0

), 虚

繼續用功 林親教師因有事緣 , 由羅親教師續課,心想也是佛菩薩的安排吧,便安心

風 用功,比前! , 而震撼全場,留下第一印象。也由老師激勵 羅老師 而有起色,親感嚴師悲心懇切爲人。 所展現是不同的教學風範,尤其是師子吼聲般的說法,不用麥克 ,全心的鞭策,自覺乃能自發

薩都是歡喜踴躍,或感動痛哭這般震撼非常,此狀況若無,定非悟 別觀察作主之外,似有另一不知不分別的心同時○○○○○;但不敢確定 指導,說可由○○、○○○○○。回來後就在吃飯時 之另一心,離見聞覺知;並教在日常生活中去參究體驗。小參時 不能確定,心想自己功夫不行,哪可能現在就悟?又看以前見道報告 有一次上課,老師講到真心妄心差別,見聞覺知是妄心,真心是別於妄心 ,仔細體會 , ,老師便具體 發覺妄心分 ,悟的菩

乎也感受到兩個心和合運作而經行 要繼續參加新班共修,令羅老師驚訝的倒退三步。羅老師安慰說:「一切交給 知的心?」 羅老師慈悲詢問 九月禪一,正經行時,老師在旁問:「○○○○○。是知的心?還是不 便照前時吃飯的體驗 如何時 ,即坦然回答說:「還不知道。」最後還跟老師說 ,及經行○○而回答:「不知的心 ,然而還是疑惑不定、信心不足。結束禪 0 當下似

可之,罪主位表见前收益后升。 佛菩薩、交給導師,必定可以悟。」

因此 ,禪三並未抱有破釜沉舟、非成功不可之心。心裡自忖:對此法門已

· 282 · 十分信受,不論結果如何

**,** 

定會繼續學下去。

便以輕鬆的心情到石城道

參加禪三共修 到了道場,

附 緣放下 履薄冰 直歸回還是禪一舉足經行時之體驗相同,不免想:自己悟緣未至吧 ; ,全心全力去體究。從第一天到第二天小參前 原來表面輕鬆,內心裡面還是很想開悟的。因此整理安置妥當 卻感受到氣氛都不一樣,心神整個都收攝起來,如臨深淵 ,努力參研;可是答案

, 便萬

如

前 作體驗 在體驗中明確肯定:「離見聞覺知、不知不分別心真實存在即如來藏。分明現 ,如此現成 導師看出弟子心中疑結,便施設一方便,令弟子〇〇〇〇〇〇 小參時 。出了小參室,便回座去體驗。由於對 ,導師考問眞妄心時,內心疑惑不決,將體驗的知見一一回答說 ,如此簡單。」 導師信受力十足,消除疑結

心跳, 於遲鈍之我 水時真心與妄心的運作 第二次小參時 不知 ,依舊在總相上繞。及至小參,導師喝說 如何是好?蒙 , 面對導師考問 ・他們到底作了哪些事?導師說裡面有很多東西 導師慈悲開示,恍然方知整理方向,自 ,心裡很篤定回答 :「太粗了!」 0 接著導師要弟子體驗 頓時 臉熱 而對

接著 導師又施設方便 , 令弟子從早至晚一 切動靜中去整理真妄心,有了

意,不曾細心、不會細心。

感恩曾指導幫助我學佛的 增進;菩提道上互相扶持

,同行共證

録

巧方便 導師 由於解三時間已到,結束參究,未及小參。 !的指導,分清領悟何謂粗細及總別行相 ,乃至愚如弟子者,亦得轉折昇進。 最後 , 面整理一面歡喜:導師智慧善 導師給予第三個問題整理

導師所問盲人行於無盡之邊渠大道的結果,悲心內發。自慶何其有幸 證禪淨圓融法門之殊勝,升起菩薩道心道氣;深信力及大無畏心湧現 界之空寂清涼 來、今日得之,實在太好了。 П 來後 ,繼續整理。愈整理,心愈深細,愈見受用 ,對五欲塵境妄想減少淡然;憶佛真心法身 ,時時受用真心離 , 更加親切真實 , 。又思及 無始劫 十八

作皆辨 同得契入 在此 ,弟子願盡未來際隨佛菩薩及導師護持弘揚大乘正法 (,明心見性。並以禪淨修學功德迴向導師長壽住世, ,以接引一切有 常轉法輪

뎨

彌陀佛

受業弟子釋寬道合十

切老師善友知識及同修 中華民國八十八年十月二十五日 ,願皆得不退轉地,念念

附錄三 念佛心得報告 第三則

弟子盧素梅,非常感恩您救了我的生命,還給了我慧命;一直無法面謝

常放心裡,又不敢打擾您。

要去學佛,我是 自己包袱拿著就自己去;每次都想:能回來算是我幸運。 佛祖用開刀,一次又一次來教訓還不怕;每次要去開刀,都是

想到學佛的因緣就心酸,能來正覺上課,要感謝 佛祖的教訓。別人是自己

「我都給你按的快暈倒了,還念?」以前叫我禮佛,哪有可能?要我的命 曾說:「你們要我念佛,我不懂,你們要找一門會解說的,聽懂才有用 來到正覺講堂以前 ,林蘭師姊常拿著計數器在念佛,叫我念,我就跟他 我

跌倒時,我把脖子給弄脫了,醫生很耽心,跟家人說:「先用架子把他給固定 會沒事的 冢人和師姊都很害怕,爲了安慰我,她告訴我:「他去求很有名的老師加持, ,然後開刀。」當時醫生告訴家人:「開刀後不是死掉、就是殘廢 就這樣 ,一直沒有進入佛門(後來林蘭師姊改去正覺學無相念佛 然後又帶我上去醫院十樓佛堂,在佛前懺悔發願 後來在一次 。」所以

在佛堂門口有 阿彌陀佛的像,以前也不知道那是誰?可是當我看到聖像

時 , 就痛 哭起 來 0 所以我發了願 :如果能平安回來 , 就到正 一覺講堂來

法走 出 開 來 後 0 後來到臺大醫院 , 大 爲 長 詩 蕳 的 復健 戴 鐵 架 , 作 , 整 了二年多 個  $\setminus$ 像機器 , 改變不了多少 人 , 樣彈回來 頭 不能 轉動 0 經 渦 中 戒 己沒辦 醫的

敲敲

打打

,

每次醫生幫我的

頭轉過去,它就像橡皮筋一

兄師 想叫 就敲 Ш 奇 一都忘了在參禪 我洗碗 姊們 自 了我的 禪二 在 我 二結 轉頭 參加第一 , 0 頭 束 我以爲 我就洗 回家後 , 一下。後來我坐在那邊(編案:指大殿) 我閉 · · 次禪三時 在 ;沒〇〇〇,他也〇〇〇。 作夢 著眼 , 直想著・活菩薩 頭還是一樣會 , 0 把頭 , 再合上眼 不可 轉到盡頭 思議的 轉動 的 , 轉另外 靈 事情發生:當時 感 , , 想到 張開眼 ,蕭 您問 老師 老師的神力真厲害 邊 時 .我懂不懂?我說懂 , 參,可是不知怎麼,我竟然 還是 認的 , 我竟然能看到旁邊的 '老師您幫助 慈悲 樣 力 0 就 , 這 幫我化 真是 我 樣 ! ※ 禅時 ·老師 , 感恩 很驚 解了 師 您

盡 痛苦,給我 未 來際的 跟隨 個新生命來學習了義法;眞是無盡的 蕭 老師護持正法 、摧邪 瀬正 ` 護持道場 感恩 , 也 無以 П 報 ,我只

我 來說法,護持老師說法,讓所有的佛子能得度,非常的感恩 道信受蕭老師的大神力加持我 禪三回 來時 ,親教師 課時又說 0 :「世尊 還有師 的 大 的大慈大悲大喜大捨 神力 ,能 化 解殘障者 , 得 具足 °

286 •

又想到(正覺同修會)所有的親教師,無怨無悔大慈大悲的奉獻,我想到就想

附 哭;我真是要大懺悔,在這裡也謝謝所有的護三師兄師姊們的照顧

。想想:沒上禪三以前,就不知怎樣,看 (老師的) 書

越好玩

總是看不懂;想問親教師又不敢,也不知從何問起。上次禪三回來,拿起老師 第一次禪三時,老師慈悲教我的方法,回來後,我就一直思考演練。越練 ,真的日用而不知

的書一看,比較懂了;越看越有心得,也就越有信心了。

讓我五體投地,想到就哭。沒人像老師您一樣無所求的付出 兩次的禪三,讓我體會更多,也看到老師的大慈大悲;爲佛子所付出的 第二次禪三,老師教的更是微細,才發覺如來藏的妙用

,也敢承擔下來

不管(編案:此指蕭老師跌跤昏倒,引發宿疾而入院,當天隨即又拖著病體趕回主持禪三)

,連自己的生命都

,實在

「禪懂了沒?」我想世界上再也沒有這樣的老師了,願將明心所有

功德迴向

只關心學員

願正法久住 願蕭老師色身康泰!

願眾生得依止!

盧正梅 頂禮

公元二〇〇二年十二月二日

告

倍極 個問 艱辛 口 憶 .題 起自己出家學佛因緣 , 但也因此練就我獨立的個性 八活著是要作什麼?因此從小就喜歡參與宗教活動 , 似乎經歷大大小小無數次革命 。記得從 小 在記憶裡 , 總是不斷出 才成 , 歡 功 的 現同 此 雖 然

孝順 勸 不 人爲善與因果故事的書,也因爲如此,成就我出家學佛因緣 定 的 起初 比 直到有一天,父親向親戚朋友說:「女兒遲早是要出嫁的 ,父母親因不捨而反對 出 家好 。 **ட** 我心中倍感溫馨 ,到後來他們深覺出家的女兒其實是更親近 ,因爲努力得到最好的回 應 , 也 )讓我 但

出嫁並

個里程沒有後顧之憂

但 很多東 瞭 .因學理上與實證上,這兩者中間是有很大落差,深知只是作學術 解 能 西並沒有人教 佛陀在菩提樹下證道與開示悟入的佛法本懷 是 過去世的 種 ,只要看過,就學會了。 子吧!自己出家後 ,學習種 所以 種法器儀軌 ,很快就到佛學院去唸書 0 因此 ,我選擇行門修持 似乎特別容易 研究 ,這 無 0 ,

録

附 · 287 · 程 破 但 中 大 四處去參訪善知識 知見不足,在這過程中 如果沒有真善知識攝受與教導 , 尋求幫 經經 助 歷許許多多的叉路與 , 但 ,是十分危險 箚 無功 而返 , 0 如同 由 么 茈 境 .大海中的盲龜 미 , 自己無法 知 , 在 修 検擇 學 佛 道過 與

附

護佛子、摧邪顯正的悲願

團體 因此深知一般學佛人,如果不是法行人,是沒有能力辨別的,感同身受 然而不知所從,也只能隨順自己善惡因緣,四處漂流 之後 。後來察知其只是爲了己之私利 , 經由一 位老師介紹 , 加上自己慧眼未開 ,誑惑佛弟子,並不是眞正愛護眾生 , 法眼不具,誤入附佛外道

導師救

迧

也

路清晰 在 次第了然分明 個偶然機會 ,法然法師 ,心想: 介紹我 「這若不是過來人,是無法寫得如 此 導師著作 , 閱之非常驚訝 此 / 編密 , 書中 0

因此就積極報名參加禪淨共修課程

邪見網中逃脫 相念佛拜佛行門功夫,引導同學們如何在日常生活中解行並重,並把自己以前 知見不具足與錯誤之地方,一一 諌 詩 , 親教師從最基礎佛法 , 而 再度重生 加以修正,因而受益良多,也很慶幸自己能從 ,一一詳述解說,建立正確知見,並教導無

爲何配合那麼好?那它的真心在哪裡?這些種種疑問,不斷在心中湧現 ○○○○○?眞心在哪裡?在院子裡看話頭 如往常般 , 憶念拜佛 , 心想:憶佛的念也是妄念,爲何 , 看到蝴蝶飛舞 , 心 ○○卻如 想蝴 蝶翅 同

(二〇〇二年四月五日) 上到禪三道場 慈願寺,大家一 同整理周 遭環境

録

檢驗 譬如有人於自衣中繫如意珠,不自覺知,窮露他方,乞食馳走;雖實貧窮 就如同 排就序後 刹那間忽然大悟, 珠不曾失 「菩薩○○○○○○○○○,○○在哪裡?」我搖搖頭表示不知道,導師指著 不斷要同學們夾菜、吃水果,種種機鋒善巧,處處流露出菩薩悲智雙運的 前面那個人○○,告訴我說:「它是你的善知識 ○○○,說這樣比較容易找到真心。隔天早齋後經行,在經行時 )運作不須透過作意思惟與了別,即執行完成;再把 , 在 《楞嚴經》云:「勝淨明心本周法界,不從人得;何藉劬勞肯綮修證 《般若波羅蜜多心經》 晚上拜佛時,一念相應慧現起,這些不都與我之前的疑惑如出 0 ,下午四點正式起三。大家開始禮佛 忽有智者指示其珠,所願從心,致大饒富 一切都在百姓日用而不知的情形下 也拿來現觀,果然沒錯,這就是我的勝淨明心 ,導師非常慈悲,叮 。」甚至在午齋過堂時 ,昭然於心 ,方悟神珠非從外得。」 導師解說的公案拿出

轍嗎?

來

?

, 導師

**腕力。** 

,

· 導師 I

問我:

寧我禮佛(

之體性整理清楚後再小參 威嚴氣氛 可能自己太過緊張 ,竟然腦中一 片空白 , 在小參室裡 ,答不出來,導師慈悲允許我把眞心與○○不同 , 導師問及眞心與〇〇有何不 同 詩 , 現場

在這過程中 ,又過了一天,自己可能障礙現起

,腦中總是昏沉

,

· 290 · 是一 作種種惡業,不禁悲從中來,拜伏在地,這時 細思惟觀 波 觸動每一根指頭,當時全身毛孔湧動,就同靜止湖面丟擲石頭而產生漣漪 一波的 ,還是非常粗顯。第二天早課時就向 , 整整幾分鐘之久,身心通徹清涼 導師走近我面前 佛菩薩求願懺悔 ,心想:這不是《楊枝淨水讚》 ,用手撥動我的 : 懺悔往昔所造

的邪見叢林所籠罩,不斷老婆心切的教導我們如何防護,更用經典來教導我們 來檢查自己所悟眞不眞? 番整理,應該會更加清楚為定。」之後,導師為了護念我們,怕我們被外面 第二次進入小參室,導師慈悲容顏,再度撼動我的身心,告訴我 •

業種,才能令因果如實呈現,否則一切修行皆成戲論

更加篤定自己所悟真心—

中所謂清涼地菩薩嗎?而且腦中之前無法轉細的思路,全部變得理路清楚,也

—五蘊十八界由祂而生,但祂卻不去執取與分別善惡

經 過

能 是 心沐 的悲願中。小參之後,我向 導師報告剛剛的情形,導師非常謙虛,告訴我:「那 納受不到 佛菩薩加持。」我心想 .浴在佛光注照下,亦令我道心提振而歡喜湧動,完全浸沐在 導師開演這無上大法之時, 佛菩薩的加 持 0 足 佛菩薩加持,但是,如果沒有 導師放光,直接投射到我的眉心輪 導師救護佛子 整個 身

接著 導師要破參的同學們體驗喝水時真心與妄心的運作:祂們到底各自作 録

思及 邪見的荊棘林 這時更加敬仰 油然生起菩薩道心,及勇猛大無畏心 我有明珠一顆 再攀緣而淡然,心中油然憶起普賢菩薩曾云:「菩薩清涼月,遊於畢竟空。」又 轉折昇進,時時安住在自心真如裡而空寂清涼;相對的,對五欲塵境妄想,不 "無始劫來茫茫人海中,自己何其有幸?而芸芸眾生何時得度呢?」 了哪些事?而粗心的我,依舊在總相上繞;進入小參室,導師傳授深細部分, 導師所問:「盲人行於無盡之邊渠大道的結果」,不由自主、潸然淚下: 行筆至此,憶及見道後的這些日子裡,身心均沉浸在禪悅之中,猶如 ,明知難行更要行,而難忍菩薩道六度萬行,亦要不斷增上學習, 導師大智慧。有善知識提撥與教導,可減少自己摸索時間,得以 ,久被塵勞封鎖;一朝塵盡光生,照破山河萬朵。而面對布滿 將此深心奉塵刹,是則名爲報佛恩、

導師法體安康 ,長久住世!

師恩。最後祈願:

正法宏開 轉大法輪

佛菩提道,皆得不退,早日圓成佛菩提果。 感恩親教師 、監香老師及護三菩薩,願您們得佛菩薩加持,追隨導師修學

公元二〇〇二年四月二十七日 學僧 釋開言 頂禮

# 遠波羅蜜多 資糧位 佛菩提道 佛菩提二主要道次第概要表 三住位修集忍辱功德二住位修集持戒功德 七住位 六住位修集般若功德 五住位修集禪定功德 四住位修集精進功德 初住位修集布 十信位修集信心 八住位起於一切法現觀般若中道。漸除性障 明心般若正觀現前, 施 功德 大菩提道 (熏習般若中觀及斷我見 以財施爲主)。 劫乃至 親證本來自性清淨涅槃 萬劫 , 加行位也) 二道並修,以外無別佛法 外門廣修六度萬行 解脱道

二乘菩提

滿心位成就「猶如光影」現觀,戒行自然清淨。一地:初地功德滿足以後,再成就道種智一分而入二地; 地:第十迴向位滿心時,成就道種智一分 (八識心王一 伏性障而不具斷,能證慧解脫而不取證,由大願故留惑潤生。此地主修法施波羅蜜多 及百法明門。證 七種第 義、七種性自性、二種無我法) 「猶如鏡像」 現觀,故滿初地心。 復由勇發十無盡願,成通達位菩薩。復又永 一親證後,領受五法、三自性 主修戒波羅蜜多及一 切種智

薄貪瞋癡

斷三

|縛結,

成初果解脫

成二 一果解脫 ,

見道位

行滿心位

於廣行六

度萬行中

,

依般若中道慧,

現觀陰處界猶如陽焰

至第十

内門廣修六度萬行

陽焰觀成就

位成就菩薩道如夢觀 至十迴向位熏習一

0

切種智;修除性障,唯留最後一分思惑不斷。第十迴向滿心

住位眼見佛性

,世界如幻觀成就

前 成三果解脫 的四 加行

斷五下分結

生。分段生死已斷,四果解脫,留惑潤煩惱障現行悉斷,成 地

明上煩惱。 始斷除,兼斷無始 煩惱障習氣種子開

無漏妙定意生身

# 大波羅蜜多

圓滿

**厂**波羅蜜多

圓

究竟

佛

佛子蕭平實

謹製

成就大般涅槃斷盡變易生死

薩;以諸化身利樂有情,永無盡期,成就究竟佛道。 死無明,成就大般涅槃,四智圓明。人間捨壽後,報身常住色究竟天利樂十方地上菩妙覺:示現受生人間已斷盡煩惱障一切習氣種子,並斷盡所知障一切隨眠,永斷變易生

等覺:由十地道種智成就故入此地。此地應修

一切種智,圓滿等覺地無生法忍;於百劫

0

智波羅蜜多。滿心位

耙

0

中修集極廣大福德,以之圓滿三十二大人相及無量隨形好

大法智雲,及現起大法智雲所含藏種種功德,成受職菩薩·地:由九地再證道種智一分故入此地。此地主修一切種智·

心位證得「種類俱生無行作意生身」。 九地:由八地再證道種智一分故入九地。 多。

修道位

因緣一一有支及意生身化身,皆自心真如變化所現,「非有似有」,成就細相觀,不由六地:由五地再證道種智一分故入六地。此地主修般若波羅蜜多——依道種智現觀十二

色、受、想三陰有漏惑時,煩惱障所攝保留之最後一分思

習氣種子全部斷盡

加行而自然證得滅盡定,成俱解脫大乘無學因緣一一有支及意生身化身,皆自心真如變

緣,無有疲倦。進修一切種智,滿心位成就「如水中月」現觀。四地:由三地再證道種智一分故入四地。主修精進波羅蜜多,於此土及他方世界廣度有

心、五神通。能成就俱解脱果而不取證,留惑潤生。滿心位成就「猶如谷響」地:二地滿心再證道種智一分,故入三地。此地主修忍波羅蜜多及四禪八定、

現觀 現無量

貪。滿心位成就「變化所成」現觀。|地:由四地再證道種智一分故入五地。主修禪定波羅蜜多及一切種

智,

斷除下乘涅

至滿心位純無相觀任運恆起,故於相土自在,滿心位復證「如實覺知諸法相意生:由七地極細相觀成就故再證道種智一分而入八地。此地主修一切種智及願波羅蜜

主修力波羅蜜多及一

切種智

, 成就四

無礙

,

滿

**煩惱任運漸** 

運漸斷,所知障所攝陰無漏習氣種子任煩惱障所攝行、識二

## 佛教正覺同修會〈修學佛道次第表〉

### 第一階段

- \*以憶佛及拜佛方式修習動中定力。
- \*學第一義佛法及禪法知見。
- \*無相拜佛功夫成就。
- \*具備一念相續功夫——動靜中皆能看話頭。
- \*努力培植福瀎資糧,勤修三福淨業。

### 第二階段

- \*参話頭,參公案。
- \* 開悟明心,一片悟境。
- \*鍛鍊功夫求見佛性。
- \*眼見佛性〈餘五根亦如是〉親見世界如幻,成就如幻觀。
- \*學習禪門差別智。
- \*深入第一義經典。
- \*修除性障及隨分修學禪定。
- \*修證十行位陽焰觀。

### 第三階段

- \* 學一切種智真實正理——楞伽經、解深密經、成唯識 論……。
- \* 參究末沒句。
- \*解悟末谖句。
- \* 透牢關——親自體驗所悟末沒句境界,親見實相,無湯 無失。
- \*救護一切衆生迴向正道。護持了義正法,修證十迴向位如夢觀。
- \* 發十無盡願,修習百法明門,親證猶如鏡像現觀。
- \*修除五蓋,發起禪定。持一切善法戒。親證猶如先影現 觀。
- \*進修四禪八定、四無量心、五神通。進修大乘種智,求 證猶如谷饗現觀。

### 佛教正覺同修會 共修現況 及 招生公告

2025/6/18

一、共修現況:(請在共修時間來電,以免無人接聽。)

**台北正覺講堂** 103 台北市承德路三段 277 號九樓 捷運淡水線圓山站旁 Tel..總機 02-25957295 (晚上) (分機:九樓辦公室 10、11;知 客櫃檯 12、13。十樓知客櫃檯 15、16;書局櫃檯 14。 五樓 辦公室 19;知客櫃檯 17、18。二樓辦公室 20;知客櫃檯 21。) Fax..25954493

第一議堂 台北市承德路三段 277 號九樓

**禪淨班:** 週一晚班、週三晚班、週四晚班、週五晚班、週六下午班(共

修期間二年半,全程免費。皆須報名建立學籍後始可參加共

修,欲報名者詳見本公告末頁。)

進階班: 調六早班。

增上班:成唯識論釋:單週六晚班。雙週六晚班(重播班)。17.50~ 20.50。平實導師講解,2022年2月末開講,預定六年

內講完,僅限已明心之會員參加。

禪門差別智:每月第一调日全天 平實導師主講(事冗暫停)。

**金剛三昧經**:此經說明無相的金剛心即是佛法所說的空性,亦名如來 藏、阿賴耶識、異熟識、無垢識,亦名金剛心、非心心、無心 相心、不念心、實相心、無住心、追如。證追如者方能追入佛 門實修,然一切求證眞如者,要依六度波羅蜜多的實修方能證 得;證得第八識眞如之後,即得現觀金剛心空性的本來無生而 能出生一切有情與諸行,並現觀金剛心空性本來就有六塵外的 本覺性,由證得本覺性而生起無分別智,便能現觀實相法界及 判別現象法界諸法的生滅性,獲得實相智慧與解脫功德;由證 第八識空性心故便能如實受持三聚淨戒,持續利樂有情同證空 性心無生法,自他皆能依於二入六行進修,最後便得成就佛地 功德。本經已於 2025 年六月中旬起開講,由平實導師詳解。 每逢调二晚上開講,第一至第七講堂都可同時聽聞,歡迎菩薩 種性學人,攜眷共同參與此殊勝法會現場聞法,不限制聽講資 格。本會學員憑上課證進入第一至第四、第七講堂聽講,會外 學人請以身分證件換證進入聽講(此爲大樓管理處安全管理規 定之要求, 敬請諒解); 第五及第六講堂(B1、B2) 對外開放, 不需出示任何證件,請由大樓側門直接進入。

第二講堂 台北市承德路三段 267 號十樓。

禪淨班: 調一晩班。

**進階班:**週三晚班、週四晚班、週五晚班、週六下午班。禪淨班結業 後轉入共修。

增上班:成唯識論釋:單週六晚班,影音同步傳播。雙週六晚班(重播班) **金剛三昧**經:平實導師講解。每週二 18:50~20:50 影像音聲即時傳輸。 第三講堂 台北市承德路三段 277 號五樓。

增上班:成唯識論釋:單週六晚班,影音同步傳播。雙週六晚班(重播班) 進階班:週一晚班、週三晚班、週四晚班、週五晚班、週六下午班。 金剛三昧經:平寶導師講解。每週二 18:50~20:50 影像音聲即時傳輸。

**第四講堂** 台北市承德路三段 267 號二樓。

**進階班:**週一晚班、週三晚班、週四晚班(禪淨班結業後轉入共修)。 **金剛三昧經**:平實導師講解。每週二 18:50~20:50 影像音聲即時傳輸。

第五、第六講堂 台北市承德路三段 267 號地下一樓、地下二樓

**進階班:**调一晚班、调三晚班、调四晚班。

金剛三昧經:平實導師講解。每週二 18:50~20:50 影像音聲即時傳輸。 第五、第六講堂爲開放式講堂,不需以身分證件換證即可進入聽講, 台北市承德路三段 267 號地下一樓、地下二樓。每逢週二晚上講經時 段開放給會外人士自由聽經,請由大樓側面梯階逕行進入聽講。聽講 者請尊重講者的著作權及肖像權,請勿錄音錄影,以免違法;若有 錄音錄影被查獲者,將依法處理。

第七講堂 台北市承德路三段 267 號六樓。

**全刷三昧經**:平實導師講解。每週二 18:50~20:50 影像音聲即時傳輸。

- 正覺祖師堂 大溪區美華里信義路 650 巷坑底 5 之 6 號(台 3 號省道 34 公里處 妙法寺對面斜坡道進入)電話 03-3886110 傳真 03-3881692 本堂供奉 克勤圓悟大師,專供會員每年四月、十月各兩次精進禪三共修,兼作本會出家菩薩掛單常住之用。開放參訪日期請參見本會公告。教內共修團體或道場,得另申請其餘時間作團體參訪,務請事先與常住確定日期,以便安排常住菩薩接引導覽,亦免妨礙常住菩薩之日常作息及修行。
- **桃園正覺講堂**(第一、第二講堂): 桃園市介壽路 286、288 號 10 樓

(陽明運動公園對面)電話:03-3749363(請於共修時聯繫,或與台北聯繫) 禪淨班:週一晚班(1)、週一晚班(2)、週三晚班、週四晚班、週五晚 班。

**進階班:** 调三晚班、调四晚班、调五晚班、调六上午班。

增上班:成唯識論釋。雙週六晚班(增上重播班)。

**金剛三昧經**:平實導師講解。每週二晚上至台同步直播。歡迎會外學 人共同聽講,不需出示身分證件。

**新竹正覺講堂** 新竹市東光路 55 號二樓之一 電話 03-5724297 (晚上)

### 第一講堂:

禪淨班:週五晚班。

進階班:週三晚班、週四晚班、週六上午班。由禪淨班結業後轉入共修。

增上班:成唯識論釋。單週六晚班。雙週六晚班 (重播班)。

**金剛三昧經:**平實導師講解。每週二晚上全台同步直播。歡迎會外學 人共同聽講,不需出示身分證件。

### 第二講堂:

**禪淨班:**週一晚班、週三晚班、週四晚班、週六上午班。

**金刚三昧经**:每週二晚上全台同步直播。

第三、第四講堂:裝修完畢,已經啓用。

### 台中正覺講堂 04-23816090 (晚上)

第一講堂 台中市南屯區五權西路二段 666 號 13 樓之四(國泰世華銀行樓上。鄰近縣市經第一高速公路前來者,由五權西路交流道可以快速到達,大樓旁有停車場,對面有素食館)。

禪淨班:週四晚班、週五晚班。

**進階班:**週一晚班、週三晚班、週六上午班(由禪淨班結業後轉入共修)。

增上班:成唯識論釋。單調六晩班。雙調六晩班(重播班)。

**金刚三昧經**:平實導師講解。每週二晚上至台同步直播。歡迎會外學 人共同聽講,不需出示身分證件。

第二講堂 台中市南屯區五權西路二段 666 號 4 樓

禪淨班: 週一晚班、週三晚班。

第三講堂 台中市南屯區五權西路二段 666 號 4 樓

禪淨班: 調一晚班。

第四講堂 台中市南屯區五權西路二段 666 號 4 樓。

**進階班**:週一晚班、週三晚班、週四晚班、週五晚班、週六上午班,

由禪淨班結業後轉入共修。

**金剛三昧經**:每週二晚上全台同步直播。

### **嘉義正覺講堂** 嘉義市友愛路 288 號八樓之一 電話:05-2318228

### 第一諡堂:

**禪淨班:**週四晚班、週五晚班、週六上午班。

**進階班:**週一晚班、週三晚班(由禪淨班結業後轉入共修)。 增上班:成唯鐵論釋。單週六晚班。雙週六晚班(重播班)。

**金剛三昧經:**平實導師講解。每週二晚上全台同步直播。歡迎會外學 人共同聽講,不需出示身分證件。

第二講堂 嘉義市友愛路 288 號八樓之二。

第三講堂 嘉義市友愛路 288 號四樓之七。

禪淨班: 週一晚班、週三晚班。

### 台南正覺講堂

**第一講堂** 台南市西門路四段 15 號 4 樓。06-2820541 (晚上)

禪淨班: 週一晚班、週四晚班、週五晚班、週六下午班。

增上班:成唯識論釋。單調六晩班。雙調六晩班(重播班)。

**金刚三昧經:**平實導師講解。每週二晚上全台同步直播。歡迎會外學 人共同聽講,不需出示身分證件。 第二講堂 台南市西門路四段 15號 3樓。

進階班: 调六下午班。

**金剛三昧經**:每週二晚上全台同步直播。

第三講堂 台南市西門路四段 15 號 3 樓。

進階班:週一晚班、週三晚班、週四晚班、週五晚班(由禪淨班結業

後轉入共修)。

**金剛三昧經**:每週二晚上全台同步直播。

**高雄正覺講堂** 高雄市新興區中正三路 45 號五樓 07-2234248 (晚上)

第一講堂(五樓):

**禪淨班:**週一晚班、週三晚班、週四晚班、週五晚班、週六上午班。

進階班:週六下午班(由禪淨班結業後轉入共修)。

增上班:成唯識論釋。單週六晚班。雙週六晚班(重播班)。

**金刚三昧經:**平實導師講解。每週二晚上全台同步直播。歡迎會外學

人共同聽講,不需出示身分證件。

第二講堂 (四樓):

**進階班**: 调三晚班、週四晚班(由禪淨班結業後轉入共修)。

**金刚三昧經:**每週二晚上全台同步直播。

第三講堂 (三樓):

進階班:調四晩班(由禪淨班結業後轉入共修)。

二、招生公告 本會台北講堂及全省各講堂、每逢四月、十月下旬開新班,每週共修一次(每次二小時。開課日起三個月內仍可插班);各班共修期間皆爲二年半,全程免費,欲參加者請向本會函索報名表(各共修處皆於共修時間方有人執事,非共修時間請勿電詢或前來洽詢、請書),或直接從本會官方網站

(http://www.enlighten.org.tw/newsflash/class)或成佛之道網站下載報名表。共修期滿時,若經報名禪三審核通過者,可參加四天三夜之禪三精進共修,有機會明心、取證如來藏,發起般若實相智慧,成爲實義菩薩,脫離凡去菩薩位。

三、新春禮佛祈福 農曆年假期間停止共修:自農曆新年前七天起停止 共修與弘法,正月8日起回復共修、弘法事務。新春期間正月初一~初三 9:00~17:00 開放台北講堂、正月初一~初三開放新竹、台中、嘉 義、台南、高雄講堂,以及大溪禪三道場(正覺祖師堂),方便會員 供佛、祈福及會外人十請書。

密宗四大派修雙身法,是外道性力派的邪法;又以生滅的識陰作為常住法,是常見外道,是假的藏傳佛教。

西藏覺囊已以他空見弘揚第八識如來藏勝法,才是真藏傳佛教

### 佛教正覺同修會 弘法行事表

2025/6/18

- 1、**禪淨班** 以無相念佛及拜佛方式修習動中定力,實證一心不亂功夫。傳授解脫道正理及第一義諦佛法,以及參禪知見。共修期間:二年六個月。每逢四月、十月開新班,詳見招生公告表。
- 2、**進階班** 禪淨班畢業後得轉入此班,進修更深入的佛法,期能證悟明心。各地講堂各有多班,繼續深入佛法、增長定力,悟後得轉入增上班修學道種智,期能證得無生法忍。
- 3、增上班 成唯識論釋 詳解八識心王的唯識性、唯識相、唯識位,分說八識心王及其心所各別的自性、所依、所緣、相應心所、行相、功用等,並闡述緣生諸法的四緣:因緣、等無間緣、所緣緣、增上緣等四緣,並論及十因五果等。論中闡釋佛法實證及成就的根本法即是第八識,由第八識成就三界世間及出世間的一切染淨諸法,方有成佛之道可修、可證、可成就,名爲圓成實性。然後詳解末法時代學人極易混淆的見道位所函蓋的真見道、相見道、通達位等內容,指正末法時代高慢心一類學人,於見道位前後不斷所墮的同一邪謬處。末後開示修道位的十地之中,各地所應斷的二愚及所應證的一智,乃至佛位的四智圓明及具足四種涅槃等一切種智之眞實正理。由平實導師講述,每逢一、三、五週之週末晚上開示,每逢二、四週之週末爲重播班,供作後悟之菩薩補聞所未聽聞之法。增上班課程僅限已明心之會員參加。未來每逢講完十分之一內容時,便予出書流通;總共十輯,敬請期待。(註:《瑜伽師地論》從 2003 年二月開講,至 2022年 2月 19日已經圓滿,爲期 18 年整。)
- 4、**全刚三昧经** 此經說明無相的金剛心即是佛法所說的空性,亦名如來藏、阿賴耶識、異熟識、無垢識,亦名金剛心、非心心、無心相心、不念心、實相心、無住心、真如。證真如者方能真入佛門實修,然一切求證真如者,要依六度波羅蜜多的實修方能證得;證得第八識真如之後,即得現觀金剛心空性的本來無生而能出生一切有情與諸行,並現觀金剛心空性本來就有六塵外的本覺性,由證得本覺性而生起無分別智,便能現觀實相法界及判別現象法界諸法的生滅性,獲得實相智慧與解脫功德;由證第八識空性心故便能如實受持三聚淨戒,持續利樂有情同證空性心無生法,自他皆能依於二入六行進修,最後便得成就佛地功德。本經已於 2025 年六月中旬起開講,由平實導師詳解。不限制聽講資格。
- 5、精進禪三 主三和尚:平實導師。於四天三夜中,以克勤圓悟大師及大慧宗杲之禪風,施設機鋒與小參、公案密意之開示,幫助會員剋期取證,親證不生不滅之眞實心——人人本有之如來藏。每年四月、十月各舉辦二個梯次;平實導師主持。僅限本會會員參加禪淨班共修期滿,報名審核通過者,方可參加。並另選擇會中定力、慧力、福德三條件皆已具足之已明心會員,給與指引,令得眼見自己無形無相之佛性遍佈山河大地,

真實而無障礙,得以肉眼現觀世界身心悉皆如幻,具足成就如幻觀,圓滿 十住菩薩之證境。

- 6、阿含經詳解 選擇重要之阿含部經典,依無餘涅槃之實際而加以詳解,令大眾得以現觀諸法緣起性空,亦復不墮斷滅見中,顯示經中所隱說之涅槃實際一如來藏一確實已於四阿含中隱說;令大眾得以聞後觀行,確實斷除我見乃至我執,證得見到真現觀,乃至身證……等真現觀;已得大乘或二乘見道者,亦可由此聞熏及聞後之觀行,除斷我所之貪著,成就慧解脫果。由平實導師詳解。不限制聽講資格。
- 7、**精選如來藏系經典**詳解 精選如來藏系經典一部,詳細解說,以此完全印證會員所悟如來藏之眞實,得入不退轉住。另行擇期詳細解說之,由平實導師講解。僅限已明心之會員參加。
- 8、**禪門差別智** 藉禪宗公案之微細淆訛難知難解之處,加以宣說及剖析,以增進明心、見性之功德,啓發差別智,建立擇法眼。每月第一週日全天,由平實導師開示,僅限破參明心後,復又眼見佛性者參加(事冗暫停)。
- 9、**枯**木禪 先講智者大師的《小止觀》,後說《釋禪波羅蜜》,詳解四禪八定之修證理論與實修方法,細述一般學人修定之邪見與岔路,及對禪定證境之誤會,消除枉用功夫、浪費生命之現象。已悟般若者,可以藉此而實修初禪,進入大乘通教及聲聞教的三果心解脫境界,配合應有的大福德及後得無分別智、十無盡願,即可進入初地心中。親教師:平實導師。未來緣熟時將於正覺寺開講。不限制聽講資格。
- **註:**本會例行年假,自 2004 年起,改爲每年農曆新年前七天開始停息 弘法事務及共修課程,農曆正月 8 日回復所有共修及弘法事務。新春期間 正月初一~初三(每日 9:00~17:00)開放台北講堂,方便會員禮佛祈福及會外人士請書。大溪區的正覺祖師堂,開放參訪時間,詳見〈正覺電子報〉或成佛之道網站。本表得因時節因緣需要而隨時修改之,不另作通知。

### 佛教正覺同修會 贈閱書籍 目錄

2025/2/10

- 1.無相念佛 平實導師著 回郵 36 元
- 2.念佛三昧修學次第 平實導師述著 回郵52元
- 3.正法眼藏──護法集 平實導師述著 回郵 76 元
- 4. 真假開悟簡易辨正法&佛子之省思 平實導師著 回郵26元
- 5.生命實相之辨正 平實導師著 回郵 31 元
- 6.如何契入念佛法門(附:印順法師否定極樂世界) 平實導師著 回郵 26 元
- 7.平實書箋—答元覽居士書 平實導師著 回郵52元
- 8.三乘唯識—如來藏系經律彙編 平實導師編 回郵80元

(精裝本 長 27 cm 寬 21 cm 高 7.5 cm 重 2.8 公斤)

- 9. **三時繋念全集**—修正本 回郵掛號 52 元 (長 26.5 cm×寬 19 cm)
- 10.明心與初地 平實導師述 回郵 31 元
- 11. 邪見與佛法 平實導師述著 回郵 36 元
- 12. 廿露法雨 平實導師述 回郵 36 元
- 13. 我與無我 平實導師述 回郵 36 元
- 14.**學佛之心態**—修正錯誤之學佛心態始能與正法相應 孫正德老師著 回郵52元 附錄:平實導師著《**略說八、九鐵並存…等之過失》**
- 15.大乘無我觀—《悟前與悟後》別說 平實導師述著 回郵 36 元
- 16.**佛教之危機**—中國台灣地區現代佛教之真相(附錄:公案拈提六則) 平實導師著 回郵52元
- 17.燈 影—燈下黑(覆「求教後學」來函等) 平實導師著 回郵76元
- 18.護法與毀法—覆上平居士與徐恒志居士網站毀法二文

張正圜老師著 回郵 76 元

- 19.淨土聖道—兼評選擇本願念佛 正德老師著 由正覺同修會購贈 回郵 52 元
- 20.辨唯識性相—對「紫蓮心海《辯唯識性相》書中否定阿賴耶識」之回應

正覺同修會 台南共修處法義組 著 回郵 52 元

- 21.**假如來藏**—對法蓮法師《如來藏與阿賴耶識》書中否定阿賴耶識之回應 正覺同修會 台南共修處法義組 著 回郵76元
- 22.**入不二門**—公案拈提集錦 第一輯(於平實導師公案拈提諸書中選錄約二十 則,合輯爲一冊流通之) 平實導師著 回郵52元
- 23. 真假邪說—西藏密宗索達吉喇嘛《破除邪説論》真是邪説

釋正安法師著 上、下冊回郵各52元

- 24. 真假開悟—真如、如來藏、阿賴耶識間之關係 平實導師述著 回郵76元
- 25. 真假禪和—辨正釋傳聖之謗法謬説 孫正德老師著 回郵 76 元
- 26.眼 見佛性—駁慧廣法師眼見佛性的含義文中謬説 游正光老師著 回郵52元

- 27.**普門自在**—公案拈提集錦 第二輯(於平實導師公案拈提諸書中選錄約二十 則,合輯爲一冊流通之) 平實導師著 回郵52元
- 28. 印順法師的悲哀—以現代禪的質疑為線索 恒毓博士著 回郵52元
- 29. 識 蘊 真 義 現 觀 識 蘊 內 涵 、 取 證 初 果 、 親 斷 三 縛 結 之 具 體 行 門
  - 一依《成唯識論》及《唯識述記》正義,略顯安慧《大乘廣五蘊論》之邪謬 平實導師著 回郵 76 元
- 30.正覺電子報 各期紙版本 免附回郵 每次最多函索三期或三本。

(已無存書之較早各期,不另增印贈閱)

- 31.遠惑趣道—正覺電子報般若信箱問答錄 第一輯 回郵52元
- 32.遠惑趣道—正覺電子報般若信箱問答錄 第二輯 回郵52元
- 33.正覺教團電視弘法三乘菩提 DVD 光碟 (一)

由正覺教團多位親教師共同講述錄製 DVD 8 片,MP3 一片,共 9 片。 有二大講題:一爲「三乘菩提之意涵」,二爲「學佛的正知見」。內 容精闢,深入淺出,精彩絕倫,幫助大眾快速建立三乘法道的正知 見,免被外道邪見所誤導。有志修學三乘佛法之學人不可不看。(製 作工本費 100 元,回郵 52 元)

34.正覺教團電視弘法 DVD 專輯 (二)

總有二大講題:一爲「三乘菩提之念佛法門」,一爲「學佛正知見 (第二篇)」,由正覺教團多位親教師輪番講述,內容詳細闡述如何 修學念佛法門、實證念佛三昧,以及學佛應具有的正確知見,可以 幫助發願往生西方極樂淨土之學人,得以把握往生,更可令學人快 速建立三乘法道的正知見,免於被外道邪見所誤導。有志修學三乘 佛法之學人不可不看。(一套 17 片,工本費 160 元。回郵 76 元)

35.喇嘛性世界─揭開假藏傳佛教譚崔瑜伽的面紗 張善思 等人合著

由正覺同修會購贈 回郵 52 元

36.**假藏傳佛教的神話**──性、謊言、喇嘛教 張正玄教授編著

由正覺同修會購贈 回郵 52 元

- 37. 隨 緣——理 隨緣與事 隨緣 平實導師述 回郵 52 元
- 38. 學佛的覺醒 正枝居士 著 回郵 52 元
- 39. 意識虛妄經教彙編—實證解脫道的關鍵經文 正覺同修會編印 回郵36元
- 40.邪箭囈語—破斥藏密外道多識仁波切《破魔金剛箭雨論》之邪説

陸正元老師著 上、下冊回郵各52元

41.真假沙門—依 佛聖教闡釋佛教僧寶之定義

蔡正禮老師著 俟正覺電子報連載後結集出版

42. 真假禪宗—藉評論釋性廣《印順導師對變質禪法之批判

及對禪宗之肯定》以顯示真假禪宗

附論一:凡夫知見無助於佛法之信解行證

附論二:世間與出世間一切法皆從如來藏實際而生而顯

余正偉老師著 俟正覺電子報連載後結集出版 回郵未定

- ★ 上列贈書之郵資,係台灣本島地區郵資,大陸、港、澳地區及外國地區,請另計酌增(大陸、港、澳、國外地區之郵票不許通用)。尚未出版之書,請勿先寄來郵資,以免增加作業煩擾。
- ★ 本目錄若有變動,唯於後印之書籍及「成佛之道」網站上修正公佈之, 不另行個別通知。

**函索書籍**請寄:佛教正覺同修會 103台北市承德路3段277號9樓台灣地區函索書籍者請附寄郵票,無時間購買郵票者可以等值現金抵用,但不接受郵政劃撥、支票、匯票。大陸地區得以人民幣計算,國外地區請以美元計算(請勿寄來當地郵票,在台灣地區不能使用)。欲以掛號寄遞者,請另附掛號郵資。

**親自索閱**:正覺同修會各共修處。 ★請於共修時間前往取書,餘時無人在 道場,請勿前往索取;共修時間與地點,詳見書末正覺同修會共修現況表(以 近期之共修現況表爲準)。

註:正智出版社發售之局版書,請向各大書局購閱。若書局之書架上已經售出而無陳列者,請向書局櫃台指定治購;若書局不便代購者,請於正覺同修會共修時間前往各共修處請購,正智出版社已派人於共修時間送書前往各共修處流通。 郵政劃撥購書及 大陸地區 購書,請詳別頁正智出版社發售書籍目錄最後頁之說明。

成**佛之道 網站:**http://www.a202.idv.tw 正覺同修會已出版之結緣書籍,多已登載於 成佛之道 網站,若住外國、或住處遙遠,不便取得正覺同修會贈閱書籍者,可以從本網站閱讀及下載。

\*\* 假藏傳佛教修雙身法,非佛教 \*\*

### 正覺口袋書 目錄

2024/12/11

- 1.如何契入念佛法門 平實導師著 回郵 26 元
- 2.明心與初地 平實導師述著 回郵 31 元
- 3.生命實相之辨正 平實導師述著 回郵 31 元
- 4.真假開悟簡易辨正法&佛子之省思 平實導師著 回郵 26 元
- 5.現代人應有的宗教觀 蔡正禮老師著 回郵31元
- 6.確保您的權益─器官捐贈應注意自我保護 游正光老師 著 回郵31元
- 7. 廿露法門─解脱道與佛菩提道 佛教正覺同修會著 回郵 31 元
- 8.概説密宗(一)—認清西藏密宗(喇嘛教)的底細

正覺教育基金會著 回郵 36 元

9.概説密宗(二)—藏密觀想、明點、甘露、持明的真相

正覺教育基金會著 回郵 36 元

10.概説密宗(三)—密教誇大不實之神通證量

正覺教育基金會著 回郵 36 元

- 11.**概説密宗** (四) 密宗諸餘邪見 (恣意解釋佛法修證上之名相) 之一 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 12.概説密宗(五)—密宗之如來藏見及般若中觀

正覺教育基金會著 回郵 36 元

- 13. 概說密字(六)—無上瑜伽之雙身修法 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 14.成佛之道 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 15.淨土奇特行門—禪淨法門之速行道與緩行道

正覺教育基金會著 回郵 36 元

- 16.如何修證解脱道 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 17.淺談達賴喇嘛之雙身法—兼論解讀「密續」之達文西密碼

正覺教育基金會著 回郵 36 元

- 18. 密 字 真 相 ─ 來 自 西 藏 高 原 的 狂 密 正 覺 教 育 基 金 會 著 回 頭 36 元
- 19. 導師之真實義 正禮老師著 回郵 36 元
- 20.如來藏中藏如來 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 21.觀行斷三縛結一實證初果 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 22.破羯磨僧真義 佛教正覺同修會著 回郵 36 元
- 23.一貫道與開悟 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 24.出家菩薩首重—虚心求教 勤求證悟 正覺教育基金會著 回郵36元
- 25. 博愛一愛 畫天下女人 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 26. 邁向正覺 (一) 作者趙玲子等合著 回郵 36 元
- 27. 邁向正覺 (二) 作者張善思等合著 回郵 36 元
- 28. 邁向正覺 (三) 作者許坤田等合著 回郵 36 元
- 29. 邁向正覺(四) 作者劉俊廷等合著 回郵 36 元
- 30. 邁 向 正 學 (五) 作者林洋毅等合著 回郵 36 元
- 31. 繋念思惟念佛法門 正覺教育基金會著 回郵 36 元

- 32. 邁向正覺 (六) 作者倪式谷等合著 回郵 36 元
- 33.**廣論之平議**(一)~(七)—宗喀巴《菩提道次第廣論》之平議 作者正雄居士 每冊回郵 36 元
- 34. 俺 朦 你 招 你 哄 六 字 大 明 咒 揭 密 作 者 正 玄 教 授 回 郵 36 元
- 35.如何契入念佛法門(中英日文版) 平實導師著 回郵 36 元
- 36.明心與初地(中英文版) 平實導師述著 回郵 36 元
- 37. 您不可不知的事實—揭開藏傳佛教真實面之報導 (一)
- 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 38.**外道羅丹的悲哀** (一) ~ (三) —略評外道羅丹等編 《佛法與非佛法 判別》之邪見 正覺教育基金會著 每冊回郵 36 元
- 39.與《廣論》研討班學員談心 正覺教育基金會著 回郵 36 元
- 40.證道歌略釋 平實導師著 回郵 36 元
- 41. 廿願做菩薩 郭正益老師 回郵 36 元
- 42. 恭祝達賴喇嘛八十大壽—做賊心虛喊抓賊~喇嘛不是佛教徒

張正玄教授著 回郵 36 元

- 43.從一佛所在世界談宇宙大覺者 高正齡老師著 回郵 36 元
- 44.老去人間萬事休,應須洗心從佛祖—達賴權謀,可以休矣

正覺教育基金會編印 回郵 36 元

- 45.表相歸依與實義歸依—真如為究竟歸依處 正覺同修會編印 回郵36元
- 46.我為何離開廣論? 正覺同修會編印 回郵 36 元
- 47.三乘菩提之佛典故事 (一) 葉正緯老師講述 回郵 36 元
- 48.佛教與成佛─總説 師子苑居士著 回郵 36 元
- 49.三乘菩提概説(一) 余正文老師講述 回郵 36 元
- 50.一位哲學博士的懺悔 泰洛著 回郵 36 元
- 51. 三乘菩提概説 (二) 余正文老師講述 回郵 36 元
- 52. 三乘菩提之佛典故事 (二) 郭正益老師講述 回郵 36 元
- 53. **尊師重道** 沐中原著 回郵 50 元
- 54.心經在說什麼? 平實導師講述 回郵 36 元
- 55.佛典故事集 正覺教育基金會編 回郵 36 元
- 56.正 覺總持 咒的威德力 游宗明老師等 回郵 36 元

### 正智出版社 籌募弘法基金發售書籍目錄

(書籍所登載售價為紙本價格)

2025/7/25

1. 宗門正眼—公案拈提 第一輯 重拈 平實導師著 500 元

因重寫內容大幅度增加故,字體必須改小,並增為576頁 主文546頁。 比初版更精彩、更有內容。初版《禪門摩尼寶聚》之讀者,可寄回本公司免費調換新版書。免附回郵,亦無截止期限。(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片。市售價格280元,多購多贈。)

- 2.禪淨圓融 平實導師著 200元 (第一版舊書可換新版書。)
- 3. 真實如來藏 平實導師著 400 元
- 4.禪—悟前與悟後 平實導師著 上、下冊,每冊 250 元
- 5.**宗門法眼**—公案拈提 第二輯 平實導師著 500 元 (2007 年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD 一片)
- 6.楞伽經詳解 平實導師述著 全套共10 輯 每輯250 元
- 7. 宗門道眼—公案拈提 第三輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

8. 宗門血脈—公案拈提 第四輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

- 9. 宗通與說通一成佛之道 平實導師著 主文 381 頁 全書 400 頁售價 300 元
- 10.宗門正道—公案拈提 第五輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

- 11.**狂密與真密 一~四輯** 平實導師著 西藏密宗是人間最邪淫的宗教,本質不是佛教,只是披著佛教外衣的印度教性力派流毒的喇嘛教。此書中將西藏密宗密傳之男女雙身合修樂空雙運所有祕密與修法,毫無保留完全公開,並將全部喇嘛們所不知道的部分也一併公開。內容比大辣出版社喧騰一時的《西藏慾經》更詳細。並且函蓋藏密的所有祕密及其錯誤的中觀見、如來藏見……等,藏密的所有法義都在書中詳述、分析、辨正。每輯主文三百餘頁 每輯全書約 400 頁 售價每輯 300 元
- 12. 宗門正義—公案拈提 第六輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

- 13.心經密意—心經與解脱道、佛菩提道、祖師公案之關係與密意 平實導師述 300元
- 14. 宗門密意—公案拈提 第七輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

- 15.淨土聖道—兼評「選擇本願念佛」 正德老師著 200 元
- 16. 起信論講記 平實導師述著 共六輯 每輯三百餘頁 售價各 250 元
- 17.優婆塞戒經講記 平實導師述著 共八輯 每輯三百餘頁 售價各 250 元
- 18. 阿含正義一唯識學探源 平實導師著 共七輯 每輯 300 元
- 19.**超意境 CD** 以平實導師公案拈提書中超越意境之頌詞,加上曲風優美的旋律,錄成令人嚮往的超意境歌曲,其中包括正覺發願文及平實導師親

自譜成的黃梅調歌曲一首。詞曲雋永,殊堪翫味,可供學禪者吟詠, 有助於見道。內附設計精美的彩色小冊,解說每一首詞的背景本事。 每片 280 元。【每購買公案拈提書籍一冊,即贈送一片。】

- 20.**菩薩底憂鬱** CD 將菩薩情懷及禪宗公案寫成新詞,並製作成超越意境的優美歌曲。 1.主題曲〈菩薩底憂鬱〉,描述地後菩薩能離三界生死而迴向繼續生在人間,但因尚未斷盡習氣種子而有極深沈之憂鬱,非三賢位菩薩及二乘聖者所知,此憂鬱在七地滿心位方才斷盡;本曲之詞中所說義理極深,昔來所未曾見;此曲係以優美的情歌風格寫詞及作曲,聞者得以激發嚮往諸地菩薩境界之大心,詞、曲都非常優美,難得一見;其中勝妙義理之解說,已印在附贈之彩色小冊中。 2.以各輯公案拈提中直示禪門入處之頌文,作成各種不同曲風之超意境歌曲,值得玩味、參究;聆聽公案拈提之優美歌曲時,請同時閱讀內附之印刷精美說明小冊,可以領會超越三界的證悟境界;未悟者可以因此引發求悟之意向及疑情,眞發菩提心而邁向求悟之途,乃至因此眞實悟入般若,成眞菩薩。 3.正覺總持咒新曲,總持佛法大意;總持咒之義理,已加以解說並印在隨附之小冊中。本 CD 共有十首歌曲,長達 63 分鐘。每片 320 元。
- 21. 禪意無限 CD 平實導師以公案拈提書中偈頌寫成不同風格曲子,與他人所寫不同風格曲子共同錄製出版,幫助參禪人進入禪門超越意識之境界。盒中附贈彩色印製的精美解說小冊,以供聆聽時閱讀,令參禪人得以發起參禪之疑情,即有機會證悟本來面目而發起實相智慧,實證大乘菩提般若,能如實證知般若經中的眞實意。本 CD 共有十首歌曲,長達 69 分鐘。每片 320 元。
- 22. 我的菩提路第一輯 釋悟圓、釋善藏等人合著 售價 300 元
- 23.**我的菩提路**第二輯 郭正益等人合著 售價 300 元 (初版首刷至第四刷,都可以寄來免費更換爲第二版,免附郵費)
- 24. 我的菩提路第三輯 王美伶等人合著 售價 300 元
- 25.我的菩提路第四輯 陳晏平等人合著 售價 300 元
- 26.我的菩提路第五輯 林慈慧等人合著 售價 300 元
- 27. 我的菩提路第六輯 劉惠莉等人合著 售價 300 元
- 28. 我的菩提路第七輯 余正偉等人合著 售價 300 元
- 29. 我的菩提路第八輯 謝淑貞等人合著 售價 300 元 將於 2025/8/31 出版。
- 30.鈍鳥與靈龜—考證後代凡夫對大慧宗杲禪師的無根誹謗

平實導師著 共458頁 售價350元

- 31. 維摩諾經講記 平實導師述著 共六輯 每輯三百餘頁 售價各 250 元
- 32.真假外道—破劉東亮、杜大威、釋證嚴常見外道見 正光老師著 200 元
- 33.勝鬘經講記 兼論印順《勝鬘經講記》對於《勝鬘經》之誤解

平實導師述著 共六輯 每輯三百餘頁 售價 250 元

- 34.楞嚴經講記 平實導師述 共15輯,每輯三百餘頁 售價300元
- 35.**明心與眼見佛性**—聚慧廣〈蕭氏「眼見佛性」與「明心」之非〉文中謬説 正光老師著 共448頁 售價300元
- 36. 見性與看話頭 黃正倖老師 著,本書是禪宗參禪的方法論。

內文 375 頁,全書 416 頁,售價 300 元。

- 37. 達賴真面目—玩盡天下女人 白正偉老師 等著 中英對照彩色精裝大本 800 元
- 38.喇嘛性世界—揭開假藏傳佛教譚崔瑜伽的面紗 張善思 等人著 200 元
- 39.假藏傳佛教的神話—性、謊言、喇嘛教 正玄教授編著 200 元
- 40. 金剛經宗通 平實導師述著 共九輯 每輯售價 250 元。
- 41.末代達賴—性交教主的悲歌 張善思、呂艾倫、辛燕編著 售價 250 元
- 42.霧峰無霧--給哥哥的信 辨正釋印順對佛法的無量誤解

游宗明 老師著 售價 250 元

- 43.**霧峰無霧**—第二輯—救護佛子向正道 細説釋印順對佛法的各類誤解 游宗明 老師著 售價 250 元
- 44.第七意識與第八意識?—穿越時空「超意識」

平實導師述著 每冊 300 元

45.黯淡的達賴—失去光彩的諾貝爾和平獎

正覺教育基金會編著 每冊 250 元

46.童女迎葉考─論呂凱文〈佛教輪迴思想的論述分析〉之謬

平實導師著 定價 180 元

47.人間佛教—實證者必定不悖三乘菩提

平實導師述著 定價 400 元

- 48.實相經宗通 平實導師述著 共八輯 每輯 250 元
- 49.真心告訴您 (一) —達賴喇嘛在幹什麼?

正覺教育基金會編著 售價 250 元

50.中觀金鑑—詳述應成派中觀的起源與其破法本質

孫正德老師著 分爲上、中、下三冊,每冊 250 元

- 51. **藏傳佛教要義**—《狂密與真密》之簡體字版 平實導師 著 上、下冊 僅在大陸流通 每冊 300 元
- 52.法華經講義 平實導師述著 共二十五輯 每輯三百餘頁 售價 300 元
- 53.西藏「活佛轉世」制度—附佛、造神、世俗法

許正豐、張正玄老師合著 定價 150 元

- 54.廣論三部曲 郭正益老師著 定價 150 元
- 55.真心告訴您 (二) —達賴喇嘛是佛教僧侶嗎?

—補祝達賴喇嘛八十大壽

正覺教育基金會編著 售價 300 元

56.次法—實證佛法前應有的條件

張善思居士著 分爲上、下二冊,每冊 250 元

57. 涅槃 一解說四種涅槃之實證及內涵 平實導師著 上、下冊 各 350 元

- 58.佛藏經講義 平實導師述著 共21輯 每輯三百餘頁 售價300元。
- 59.**成唯識論** 大唐 玄奘菩薩所著鉅論。重新正確斷句,並以不同字體及標點符號顯示質疑文,令得易讀。全書 288 頁,精裝大本 400 元。
- 60.大法鼓經講義 平實導師述著 共六輯 每輯三百餘頁 售價 300 元
- 61.**成唯纖論釋** 詳解大唐玄奘菩薩所著《成唯識論》,平實導師著述。共十輯,每輯內文四百餘頁,12 級字編排,於每講完一輯的分量以後即予出版,2023 年五月底出版第一輯,以後每講完一輯(大約一年)後即出版下一輯,每輯 400 元。
- 62.不退轉法輪經講義 平實導師述著 共十輯 每輯三百餘頁 售價 300 元
- 63.**中論正義** 釋龍樹菩薩《中論》頌正理。孫正德老師著 共上下二冊 每冊三百餘頁 售價 300 元
- 65. 解深密經講義 平實導師述著 12 輯 將於 2025/9/30 出版,每輯 300 元
- 67.**金剛三昧經講義** 平實導師述著 約○輯 將於《菩薩瓔珞本業經講義》出版 後整理出版。
- 68.廣論之平議—《菩提道次第廣論》與佛法之比較

徐正雄著,共五輯,每輯300元。

- 69.**八個奇妙的心** 彩色圖畫書。作者:郭正益,繪者:李憶婷。本書共 144 頁,售價 450 元。
- 70.**假鋒虛焰金剛乘**—揭示顯密正理,兼破索達吉師徒《般若鋒兮金剛焰》 釋正安法師著 簡體字版 即將出版 售價未定
- 71.八識規矩頌詳解 〇〇居士 註解 出版日期另訂 書價未定。
- 72.中觀正義一註解平實導師《中論正義頌》
- ○○法師(居士)著 出版日期未定 書價未定
- 73.中國佛教史─依中國佛教正法史實而論 ○○老師 著 書價未定。
- 74.**印度佛教史**—法義與考證。依法義史實評論印順《印度佛教思想史、佛教 史地考論》之謬說 正偉老師著 出版日期未定 書價未定
- 75.**阿含經講記**—將選錄四阿含中數部重要經典全經講解之,講後整理出版。 平實導師述 約二輯 每輯 300 元 出版日期未定
- 76.**寶積經講記** 平實導師述 每輯三百餘頁 優惠價 300 元 出版日期未定 77.修**智止觀坐禪法要議記** 平實導師述 每輯三百餘頁

將於正覺寺建成後重講、以講記逐輯出版 出版日期未定

- 78.無門關一《無門關》公案拈提 平實導師著 出版日期未定
- 79.中觀再論—兼述印順《中觀今論》謬誤之平議 正光老師著 出版日期未定 80.輪迴與超度—佛教超度法會之真義
- ○○法師(居士)著 出版日期未定 書價未定 81.《**釋摩訶行論》平議**─對偽稱龍樹所造**《**釋摩訶衍論**》**之平議

- 82.正覺發願文註解—以真實大願為因,得證菩提
  - 正德老師著 出版日期未定 書價未定
- 83.正覺總持咒—佛法之總持 正圜老師著 出版日期未定 書價未定
- 84.三自性—依四食、五蘊、十二因緣、十八界法,說三性三無性
  - 作者未定 出版日期未定
- 85.道品—從三自性說大小乘三十七道品 作者未定 出版日期未定
- 86.大乘緣起觀—依四聖諦七真如現觀十二緣起 作者未定 出版日期未定
- 87. 三德一論解脱德、法身德、般若德 作者未定 出版日期未定
- 88. 真假如來藏一對印順《如來藏之研究》謬說之平議 作者未定 出版日期未定
- 89.大乘道次第 作者未定 出版日期未定 書價未定
- 90.四緣—依如來藏故有四緣 作者未定 出版日期未定
- 91.空之探究—印順《空之探究》謬誤之平議 作者未定 出版日期未定
- 92.十法義一論阿含經中十法之正義 作者未定 出版日期未定
- 93.外道見一論述外道六十二見 作者未定 出版日期未定

# 正智出版社有限公司 書籍介紹

(書籍所登載售價為紙本價格)



### 禪淨圓融 平實導師著

言淨土諸祖所未曾言,示諸宗祖師所未曾示;禪淨圓融,另闢成佛捷徑,兼顧自力他力,闡釋淨土門之速行易行道,亦同時揭橥聖教門之速行易行道;令廣大淨土行者得免緩行難證之苦,亦令聖道門行者得以藉著淨土速行道而加快成佛之時劫。乃前無古人之超勝見地,非一般弘揚禪淨法門典籍也,先讀爲快。

售價:新臺幣 200 元



# 宗門正眼—公案拈提第一輯 平實導師著

繼承克勤圜悟大師碧巖錄宗旨之禪門鉅作。先則舉示當代大法師之邪說,消弭當代禪門大師鄉愿之心態,摧破當今禪門「世俗禪」之妄談;次則旁通教法,表顯宗門正理;繼以道之次第,消弭古今狂禪;後藉言語及文字機鋒,直示宗門入處。悲智雙運,禪味十足,數百年來難得一睹之禪門鉅著也。(原初版書《禪門摩尼寶聚》,改版後補充爲五百餘頁新書,總計多達二十四萬字,內容更精彩,並改名爲《宗門正眼》,讀者原購初版《禪門摩尼寶聚》皆可寄回本公司免費換新,免附回郵,亦無截止期限)(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,

每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



### 禪—悟前與悟後 平實導師著

本書能建立學人悟道之信心與正確知見,圓滿具足而有次第地詳述禪悟之功夫與禪悟之內容,指陳參禪中細微淆訛之處,能使學人明自真心、見自本性。若未能悟入,亦能以正確知見辨別古今中外一切大師究係眞悟?或屬錯悟?便有能力揀擇,捨名師而選明師,後時必有悟道之緣。一旦悟道,遲者七次人天往返,便出三界,速者一生取辦。學人欲求開悟者,不可不讀。

上、下兩冊售價:新臺幣 500 元;

**單冊售價:新臺幣 250 元** 



#### 真實如來藏 平實導師著

如來藏眞實存在,乃宇宙萬有之本體,並非印順法師、達賴喇嘛等人所說之「唯有名相、無此心體」。如來藏是涅槃之本際,是一切有智之人竭盡心智、不斷探索而不能得之生命實相;是古今中外許多大師自以爲悟而當面錯過之生命實相。如來藏即是阿賴耶識,乃是一切有情本自具足、不生不滅之眞實心。當代中外大師於此書出版之前所未能言者,作者於本書中盡情流露、詳細闡釋。眞悟者讀之,必能增益悟境、智慧增上;錯悟者讀之,必能檢討自己之錯誤,免犯大妄語業;未悟者讀之,能知參禪之理路,亦能以之檢查一切名師是否眞悟。此書是一切哲學家、宗教家、學佛者及欲昇華心智之人必讀之鉅著。

售價:新臺幣 400 元



# 宗門法眼—公案拈提第二輯 平實導師著

列舉實例,闡釋土城廣欽老和尚之悟處;並直示這位不識字的老和尚妙智橫生之根由,繼而剖析禪宗歷代大德之開悟公案,解析當代密宗高僧卡盧仁波切之錯悟證據,並例舉當代顯宗高僧、大居士之錯悟證據(凡健在者,爲免影響其名聞利養,皆隱其名)。藉辨正當代名師之邪見,向廣大佛子指陳禪悟之正道,彰顯宗門法眼。悲勇兼出,強捋虎鬚;慈智雙運,巧探驪龍;摩尼寶珠在手,直示宗門入處,禪味十足;若非大悟徹底,不能爲之。禪門精奇人物,允宜人手一冊,供作參究及悟後印證之圭臬。本書於2008年4月改版,增寫為大約500頁

篇幅,以利學人研讀參究時更易悟入宗門正法,以前所購初版首刷及初版二刷舊書,皆可免費 換取新書。(2007 年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提 〈超意境〉CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



# 宗門道眼—公案拈提第三輯 平實導師著

繼宗門法眼之後,再以金剛之作略、慈悲之胸懷、犀利之筆觸,舉示寒山、拾得、布袋三大士之悟處,消弭當代錯悟者對於寒山大士……等之誤會及誹謗。亦舉出民初以來與虛雲和尙齊名之蜀郡鹽亭袁煥仙夫子——南懷瑾老師之師,其「悟處」何在?並蒐羅許多眞悟祖師之證悟公案,顯示禪宗歷代祖師之睿智,指陳部分祖師、奧修及當代顯密大師之謬悟,作爲殷鑑,幫助禪子建立及修正參禪之方向及知見。假使讀者閱此書已,一時尚未能悟,亦可一面加功用行,一面以此宗門道眼辨別眞假善知識,避開錯誤之印證及歧路,可免大妄語業之長

劫慘痛果報。欲修禪宗之禪者,務請細讀。(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格280元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



#### 楞伽經詳解 平實導師述著

本經是禪宗見道者印證所悟眞僞之根本經典,亦是禪宗見道者悟後起修之依據經典;故達摩祖師於印證二祖慧可大師之後,將此經典連同佛缽祖衣一併交付二祖,令其依此經典佛示金言、進入修道位,修學一切種智。由此可知此經對於眞悟之人修學佛道,是非常重要之一部經典。此經能破外道邪說,亦破佛門中錯悟名師之謬說,亦破禪宗部分祖師之狂禪:不讀經典、一向主張「一悟即成究竟佛」之謬執。並開示愚夫所行禪、觀察義禪、攀緣如禪、如來禪等差別,令行者對於三乘禪法差異有所分辨;亦糾正禪宗祖師古來對於如來禪之誤解,嗣後可免以訛傳訛之弊。此經亦是法相唯識宗之根本經典,禪者悟後欲修一切種智而入初地者,必須詳讀。全套共十輯,已全部出版完畢,

每輯主文約320頁,每冊約352頁。

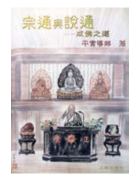
每輯售價:新臺幣 250 元



# 宗門血脈—公案拈提第四輯 平實導師著

末法怪象一許多修行人自以爲悟,每將無念靈知認作眞實;崇尚二乘 法諸師及其徒眾,則將外於如來藏之緣起性空一無因論之無常空、斷 滅空、一切法空一錯認爲 佛所說之般若空性。這兩種現象已於當今海 峽兩岸及美加地區顯密大師之中普遍存在;人人自以爲悟,心高氣壯, 便敢寫書解釋祖師證悟之公案,大多出於意識思惟所得,言不及義, 錯誤百出,因此誤導廣大佛子同陷大妄語之地獄業中而不能自知。彼 等書中所說之悟處,其實處處違背第一義經典之聖言量。彼等諸人不 論是否身披袈裟,都非佛法宗門血脈,或雖有禪宗法脈之傳承,亦只

徒具形式;猶如螟蛉,非眞血脈,未悟得根本眞實故。禪子欲知 佛、祖之眞血脈者,請讚此書,便知分曉。平實導師著,主文 452 頁,全書 464 頁(2007 年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。 售價:新臺幣 500 元



只售成本價。 售價:新臺幣 300 元

### 宗通與說通 平實導師著

古今中外,錯誤之人如麻似粟,每以常見外道所說之靈知心,認作真心;或妄想虛空之勝性能量爲眞如,或錯認物質四大元素藉冥性(靈知心本體)能成就吾人色身及知覺,或認初禪至四禪中之了知心爲不生不滅之涅槃心。此等皆非通宗者之見地。復有錯悟之人一向主張「宗門與教門不相干」,此即尚未通達宗門之人也。其實宗門與教門互通不二,宗門所證者乃是眞如與佛性,教門所說者乃說宗門證悟之眞如佛性,故教門與宗門不二。本書作者以宗教二門互通之見地,細說「宗通與說通」,從初見道至悟後起修之道、細說分明;並將諸宗諸派在整體佛教中之地位與次第,加以明確之教判,學人讀之即可了知佛法之梗概也。欲擇明師學法之前,允宜先讀。主文共381頁,全書392頁,



# 宗門正道—公案拈提第五輯 平實導師著

修學大乘佛法有二果須證一解脫果及大菩提果。二乘人不證大菩提果,唯證解脫果;此果之智慧,名爲聲聞菩提、緣覺菩提。大乘佛子所證二果之菩提果爲佛菩提,故名大菩提果,其慧名爲一切種智一函蓋二乘解脫果。然此大乘二果修證,須經由禪宗之宗門證悟方能相應。而宗門證悟極難,自古已然;其所以難者,咎在古今佛教界普遍存在三種邪見:1.以修定認作佛法,2.以無因論之緣起性空一否定涅槃本際如來藏以後之一切法空作爲佛法,3.以常見外道邪見(離語言妄念之靈知性)作爲佛法。如是邪見,或因自身正見未立所致,或因邪師

之邪教導所致,或因無始劫來虛妄熏習所致。若不破除此三種邪見,永劫不悟宗門真義、不入大乘正道,唯能外門廣修菩薩行。 平實導師於此書中,有極為詳細之說明,有志佛子欲摧邪見、入於內門修菩薩行者,當閱此書。主文共496頁,全書512頁。(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格280元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



### 狂密與真密 平實導師著

密教之修學,皆由有相之觀行法門而入,其最終目標仍不離顯教經典所說第一義語之修證;若離顯教第一義經典、或違背顯教第一義經典,即非佛教。西藏密教之觀行法,如灌頂、觀想、遷識法、寶瓶氣、大聖歡喜雙身修法、喜金剛、無上瑜伽、大樂光明、樂空雙運等,皆是印度教命性生生不息思想之轉化,自始至終皆以如何能運用交合淫樂之法達到全身受樂爲其中心思想,純屬欲界五欲的貪愛,不能令人超出欲界輪迴,更不能令人斷除我見;何況大乘之明心與見性,更無論矣!故密宗之法絕非佛法也。而其明光大手印、大圓滿法教,又皆同以常見外道所說離語言妄念之無念靈知心錯認爲佛地之眞如,不能直指不生不滅之眞如。西藏密宗所有法王與徒眾,都尚未開頂門眼,不

能辨別眞僞,以依人不依法、依密續不依經典故,不肯將其上師喇嘛所說對照第一義經典,純依密續之藏密祖師所說爲準,因此而誇大其證德與證量,動輒謂彼祖師上師爲究竟佛、爲地上菩薩;如今台海兩岸亦有自謂其師證量高於釋迦文佛者,然觀其師所述,猶未見道,仍在觀行即佛階段,尚未到禪宗相似即佛、分證即佛階位,竟敢標榜爲究竟佛及地上法王,誑惑初機學人。凡此怪象皆是狂密,不同於眞密之修行者。近年狂密盛行,密宗行者被誤導者極眾,動輒自謂已證佛地眞如,自視爲究竟佛,陷於大妄語業中而不知自省,反謗顯宗眞修實證者之證量粗淺;或如義雲高與釋性圓……等人,於報紙上公然誹謗眞實證道者爲「騙子、無道人、人妖、癩蛤蟆……」等,造下誹謗大乘勝義僧之大惡業;或以外道法中有爲有作之甘露、魔術……等法,誑騙初機學人,狂言彼外道法爲眞佛法。如是怪象,在西藏密宗及附藏密之外道中,不一而足,舉之不盡,學人宜應愼思明辨,以免上當後又犯毀破菩薩戒之重罪。密宗學人若欲遠離邪知邪見者,請閱此書,即能了知密宗之邪謬,從此遠離邪見與邪修,轉入眞正之佛道。共四輯 每輯約 400 頁(主文約 340 頁)。

每輯售價:新臺幣 300 元



# 宗門正義—公案拈提第六輯 平實導師著

佛教有六大危機,乃是藏密化、世俗化、膚淺化、學術化、宗門密意 失傳、悟後進修諸地之次第混淆;其中尤以宗門密意之失傳,爲當代 佛教最大之危機。由宗門密意失傳故,易令 世尊本懷普被錯解,易令 世尊正法被轉易爲外道法,以及加以淺化、世俗化,是故宗門密意之 廣泛弘傳與具緣佛弟子,極爲重要。然而欲令宗門密意之廣泛弘傳予 具緣之佛弟子者,必須同時配合錯誤知見之解析、普令佛弟子知之, 然後輔以公案解析之直示入處,方能令具緣之佛弟子悟入。而此二者, 皆須以公案拈提之方式爲之,方易成其功、竟其業,是故平實導師續

作宗門正義一書,以利學人。 全書 500 餘頁(2007 年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



### 心經密意—心經與解脱道、佛菩提道、祖師公案之關係與密意 平實導師述著

二乘菩提所證之解脫道,實依第八識心之斷除煩惱障現行而立解脫之名;大乘菩提所證之佛菩提道,實依親證第八識如來藏之涅槃性、清淨自性、及其中道性而立般若之名;禪宗祖師公案所證之眞心,即是此第八識如來藏;是故三乘佛法所修所證之三乘菩提,皆依此如來藏心而立名也。此第八識心,即是《心經》所說之心也。證得此如來藏已,即能漸入大乘佛菩提道,亦可因證知此心而了知二乘無學所不能知之無餘涅槃本際,是故《心經》之密意,與三乘佛菩提之關係極爲密切、不可分割,三乘佛法皆依此心而立名故。今者平實導師以其所

證解脫道之無生智及佛菩提之般若種智,將《心經》與解脫道、佛菩提道、祖師公案之關係與密意,以演講之方式,用淺顯之語句和盤托出,發前人所未言,呈三乘菩提之真義,令人藉此《心經密意》一舉而窺三乘菩提之堂奧,迥異諸方言不及義之說;欲求眞實佛智者、不可不讀! 主文317頁,連同跋文及序文……等共384頁。

售價:新臺幣 300 元



# 宗門密意—公案拈提第七輯 平實導師著

佛教之世俗化,將導致學人以信仰作爲學佛,則將以感應及世間法之 庇祐,作爲學佛之主要目標,不能了知學佛之主要目標爲親證三乘菩 提。大乘菩提則以般若實相智慧爲主要修習目標,以二乘菩提解脫道 爲附帶修習之標的;是故學習大乘法者,應以禪宗之證悟爲要務,能 親入大乘菩提之實相般若智慧中故,般若實相智慧非二乘聖人所能知 故。此書則以台灣世俗化佛教之三大法師,說法似是而非之實例,配 合眞悟祖師之公案解析,提示證悟般若之關節,令學人易得悟入。全 書五百餘頁(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯

皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD 一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



# 淨土聖道—兼評日本本願念佛 正德老師著

佛法甚深極廣,般若玄微,非諸二乘聖僧所能知之,一切凡夫更無論矣!所謂一切證量皆歸淨土是也!是故大乘法中「聖道之淨土、淨土之聖道」,其義甚深,難可了知;乃至眞悟之人,初心亦難知也。今有正德老師眞實證悟後,復能深探淨土與聖道之緊密關係,憐憫眾生之誤會淨土實義,亦欲利益廣大淨土行人同入聖道,同獲淨土中之聖道門要義,乃振奮心神、書以成文,今得刊行天下。主文 279 頁,連同序文等共301頁,總有十一萬六千餘字。

售價(成本價):新臺幣 200 元



#### 起信論講記 平實導師述著

詳解大乘起信論**心生滅門**與**心眞如門**之眞實意旨,消除以往大師與學人對起信論所說**心生滅門**之誤解,由是而得了知眞心如來藏之非常非斷中道正理;亦因此一講解,令此論以往隱晦而被誤解之眞實義,得以如實顯示,令大乘佛菩提道之正理得以顯揚光大;初機學者亦可藉此正論所顯示之法義,對大乘法理生起正信,從此得以眞發菩提心,眞入大乘法中修學,世世常修菩薩正行。共六輯,都已出版,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



### 優婆塞戒經講記 平實導師述著

本經詳述在家菩薩修學大乘佛法,應如何受持菩薩戒?對人間善行應如何看待?對三寶應如何護持?應如何正確地修集此世後世證法之福德?應如何修集後世「行菩薩道之資糧」?並詳述第一義諦之正義:五蘊非我非異我、自作自受、異作異受、不作不受……等深妙法義,乃是修學大乘佛法、行菩薩行之在家菩薩所應當了知者。出家菩薩今世或未來世登地已,捨報之後多數將如華嚴經中諸大菩薩,以在家菩薩身而修行菩薩行,故亦應以此經所述正理而修之,配合《楞伽經、解深密經、楞嚴經、華嚴經》等道次第正理,方得漸次成就佛道;故此經是一切大乘行者皆應證知之正法。每輯三百餘頁,共八輯,已全部出版。

每輯售價:新臺幣 250 元



# 阿含正義—唯識學探源 平實導師著

廣說四大部《阿含經》諸經中隱說之真正義理, ——舉示佛陀本懷, 令阿含時期初轉法輪根本經典之直義,如實顯現於佛子眼前。並提示 末法大師對於阿含真義誤解之實例, 一一比對之, 證實唯識增上慧學 確於原始佛法之阿含諸經中已隱覆密意而略說之,證實 世尊確於原始 佛法中已曾密意而說第八識如來藏之總相;亦證實 世尊在四阿含中已 說此藏識是名色十八界之因、之本—證明如來藏是能生萬法之根本 心。佛子可據此修正以往受諸大師(譬如西藏密宗應成派中觀師:印 順、昭慧、性廣、大願、達賴、宗喀巴、寂天、月稱、……等人)誤

導之邪見,建立正見,轉入正道乃至親證初果而無困難;書中並詳說三果所證的心解脫,以及 四果慧解脫的親證,都是如實可行的具體知見與行門。全書共七輯,已出版完畢,每輯三百餘 百。

每輯售價:新臺幣 300 元



### 超意境 CD

以平實導師公案拈提書中超越意境之頌詞,加上曲風優美的旋律,錄 成令人嚮往的招意境歌曲,其中包括正覺發願文及平實導師親自譜成 的黃梅調歌曲一首。詞曲雋永、殊堪翫味、可供學禪者吟詠、有助於 見道。內附設計精美的彩色小冊,解說每一首詞的背景本事。 每片 280 元。【每購買公案拈提書籍一冊,即贈送一片。】



### 菩薩底憂鬱 CD

將菩薩情懷及禪宗公案寫成新詞,並製作成超越意境的優美歌曲。1.主 題曲〈菩薩底憂鬱〉,描述地後菩薩能離三界生死而迴向繼續生在人 間,但因尚未斷盡習氣種子而有極深沈之憂鬱,非三賢位菩薩及二乘 聖者所知,此憂鬱在七地滿心位方才斷盡;本曲之詞中所說義理極深, 昔來所未曾見;此曲係以優美的情歌風格寫詞及作曲,聞者得以激發 響往諸地菩薩境界之大心,詞、曲都非常優美,難得一見;其中勝妙 義理之解說,已印在附贈之彩色小冊中。 2.以各輯公案拈提中直示禪

門入處之頌文,作成各種不同曲風之超意境歌曲,值得玩味、參究;聆聽公案拈提之優美歌曲 時,請同時閱讀內附之印刷精美說明小冊,可以領會超越三界的證悟境界;未悟者可以因此引 發求悟之意向及疑情,直發菩提心而邁向求悟之涂,乃至因此直實悟入般若,成直菩薩。 3.正 覺總持咒新曲,總持佛法大意;總持咒之義理,已加以解說並印在隨附之小冊中。本 CD 共有十 首歌曲,長達63分鐘。

每片 320 元。



### 禪意無限 CD

平實導師以公案拈提書中偈頌寫成不同風格曲子,與他人所寫不同風格曲子共同錄製出版,幫助參禪人進入禪門超越意識之境界。盒中附贈彩色印製的精美解說小冊,以供聆聽時閱讀,令參禪人得以發起參禪之疑情,即有機會證悟本來面目,實證大乘菩提般若。本 CD 共有十首歌曲,長達 69 分鐘。

每片 320 元



### 我的菩提路 第一輯 釋悟圓、釋善藏法師等著

凡夫及二乘聖人不能實證的佛菩提證悟,末法時代的今天仍然有人能得實證,由正覺同修會釋悟圓、釋善藏法師等二十餘位實證如來藏者所寫的見道報告,已爲當代學人見證宗門正法之絲縷不絕,證明大乘義學的法脈仍然存在,爲末法時代求悟般若之學人照耀出光明的坦途。由二十餘位大乘見道者所繕,敘述各種不同的學法、見道因緣與過程,參禪求悟者必遭。全書三百餘頁。

售價:新臺幣 300 元



### 我的菩提路 第二輯 郭正益老師等人合著

書中詳述彼等諸人歷經各處道場學法,一一修學而加以檢擇之不同過程以後,因閱讀正覺同修會、正智出版社書籍而發起抉擇分,轉入正覺同修會中修學;乃至學法及見道之過程,都一一詳述之。本書已改版印製重新流通,讀者原購的初版書,不論是第一刷或第二、三、四刷,都可以寄回換新,免附郵費。

售價:新臺幣 300 元



#### 我的菩提路 第三輯 王美伶老師等人合著

自從正覺同修會成立以來,每年夏初、多初都舉辦精進禪三共修,藉以助益會中同修們得以證悟明心發起般若實相智慧;凡已實證而被平實導師印證者,皆書具見道報告用以證明佛法之真實可證而非玄學,證明佛法並非純屬思想、理論而無實質,是故每年都能有人證明正覺同修會的「實證佛教」主張並非虛語。 特別是眼見佛性一法,自古以來中國禪宗祖師實證者極寡,較之明心開悟的證境更難令人信受;至2017年初,正覺同修會中的證悟明心者已近五百人,然而其中眼見佛性者至今唯十餘人爾,可謂難能可貴,是故明心後欲冀眼見佛性者實屬不易。黃正倖老師是懸絕七年無人見性後的第一人,她於2009年的見性報告刊於本書的第二輯中,爲大眾證明佛性確實可以眼見;其後七年之中求見性者都屬解悟佛性而無人眼見,幸而又經七年後的2016

冬初,以及 2017 夏初的禪三,復有三人眼見佛性,希冀鼓舞四眾佛子求見佛性之大心,今則具載一則於書末,顯示求見佛性之事實經歷,供養現代佛教界欲得見性之四眾弟子。全書四百頁,已於 2017 年 6 月 30 日發行。

售價:新臺幣 300 元。



### 我的菩提路 第四輯 陳晏平等人合著

中國禪宗祖師往往有所謂「見性」之言,所言多屬看見如來藏具有能令人發起成佛之自性,並非《大般涅槃經》中 如來所說之眼見佛性。眼見佛性者,於親見佛性之時,即能於山河大地眼見自己佛性,亦能於他人身上眼見自己佛性及對方之佛性,如是境界無法爲尚未實證者解釋;勉強說之,縱使真實明心證悟之人聞之,亦只能以自身明心之境界想像之,但不論如何想像多屬非量,能有正確之比量者亦是稀有,故說眼見佛性極爲困難。眼見佛性之人若所見極分明時,在所見佛性之境界下所眼見之山河大地、自己五蘊身心皆是虛幻,自有異於明心者之解脫功德受用,此後永不思證二乘涅槃,必定邁向成佛之道而進入第十住位中,已超第一阿僧祇劫三分有一,可謂之爲超劫精進也。今又有明心之後眼見佛性之人出於人間,將其明心及後來見性之報

告,連同其餘證悟明心者之精彩報告一同收錄於此書中,供養真求佛法實證之四眾佛子。全書380頁,已於2018年6月30日發行。

售價:新臺幣 300 元



### 我的菩提路 第五輯 林慈慧老師等人合著

本輯中所舉學人從相似正法中來到正覺同修會的過程,各人都有不同,發生的因緣亦是各有差別,然而都會指向同一個目標——證實生命實相的源底,確證自己生從何來、死往何去的事實,所以最後都證明佛法眞實而可親證,絕非玄學;本書將彼等諸人的始修及末後證悟之實例,羅列出來以供學人參考。本期亦有一位會裡的老師,是從1995年即開始追隨 平實導師修學,1997年明心後持續進修不斷,直到2017年眼見佛性之實例,足可證明《大般涅槃經》中世尊開示眼見佛性之法正眞無訛,第十住位的實證在末法時代的今天仍有可能,如今一併具載於書中以供學人參考,並供養現代佛教界欲得見性之四眾弟子。全書四百頁,已於2019年12月31日發行。

售價:新臺幣 300 元



#### 我的菩提路 第六輯 劉惠莉老師等人合著

本輯中舉示劉老師明心多年以後的眼見佛性實錄,供末法時代學人了知明心之異於見性本質,足可證明《大般涅槃經》中世尊開示眼見佛性之法正真無訛。亦列舉多篇學人從各道場來到正覺學法之不同過程,以及如何發覺邪見之異於正法的所在,最後終能在正覺禪三中悟入的實況,以證明佛教正法仍在末法時代的人間繼續弘揚的事實,鼓舞一切真實學法的菩薩大眾思之:我等諸人亦可有因緣證悟,絕非空想白思。約四百頁,已於 2020 年 6 月 30 日發行。

售價:新臺幣 300 元



#### 我的菩提路 第七輯 余正偉老師等人合著

本輯中舉示余老師明心二十餘年以後的眼見佛性實錄,供末法時代學人了知明心異於見性之本質,並且舉示其見性後與平實導師互相討論眼見佛性之諸多疑訛處;除了證明《大般涅槃經》中世尊開示眼見佛性之法正真無訛以外,亦得一解明心後尚未見性者之所未知處,甚爲精彩。此外亦列舉多篇學人從各不同宗教進入正覺學法之不同過程,以及發覺諸方道場邪見之內容與過程,最終得於正覺精進禪三中悟入的實況,足供末法精進學人借鑑,以彼鑑己而生信心,得以投入了義正法中修學及實證。凡此,皆足以證明不唯明心所證之第七住位般若智慧及解脫功德仍可實證,乃至第十住位的實證與當場發起如幻觀之實證,於末法時代的今天皆仍有可能。本書約四百頁。

售價:新臺幣 300 元

### 我的菩提路 第八輯 谢淑貞等人合著

本輯中舉示學員謝淑貞於三十年前明心證眞如以後的共修中,快速增上佛菩提道的智慧而令慧力具足,又於二十餘年中不斷修集福德而呈現了上品菩薩性,並於近三年中持續不斷依照上師的指示每天看話頭,於今看話頭功夫純熟而定力具足。如是具足眼見佛性所必須的三個條件以後,並獲得 觀音大士的加持與承諾,許其眼見佛性成就如幻觀。於禪三的四天三夜過程中,並依平實上師的指導繼續看話頭同時參究,於幾度參錯的境界中逐漸步向正確的佛性定義;雖於參出正確的佛性定義時並未看見佛性,然經平實上師指示該正確定義後加以引導,終得眼見分明,並指示其見後應如何使眼見的境界全面爆發出來,

當場成就第十住位滿心時的現觀——如幻觀,現見山河大地及五陰身心之如幻,成就大乘一分解脫功德。今將眼見佛性之實錄書寫下來刊行於世,以供末法時代所有學人參考,證知實證第十住滿心位的佛法仍然存在於現代,並繼續弘揚之中。今於此書同時載入以前明心者十餘人之明心見道報告,以供學人建立信心,而能勇猛投入了義正法中精進實修,終能如實進入佛菩提道中,成為勝義僧中之一分子。

售價:新臺幣 300 元



#### 明心與眼見佛性 游正光老師著

本書細述明心與眼見佛性之異同,同時顯示了中國禪宗破初參明心與 重關眼見佛性二關之間的關聯;書中又藉法義辨正而旁述其他許多勝 妙法義,讀後必能遠離佛門長久以來積非成是的錯誤知見,令讀者在 佛法的實證上有極大助益。也藉慧廣法師的謬論來教導佛門學人回歸 正知正見,遠離古今禪門錯悟者所墮的意識境界,非唯有助於斷我見, 也對未來的開悟明心實證第八識如來藏有所助益,是故學禪者都應細 讀之。共448頁。

售價:新臺幣 300 元



### 見性與看話頭 黃正倖老師著

黃正倖老師的《見性與看話頭》於《正覺電子報》連載完畢,今結集 出版。書中詳說禪宗看話頭的詳細方法,並細說看話頭與眼見佛性的 關係,以及眼見佛性者求見佛性前必須具備的條件。本書是禪宗實修 者追求明心開悟時參禪的方法書,也是求見佛性者作功夫時必讀的方 法書,內容兼顧眼見佛性的理論與實修之方法,是依實修之體驗配合 理論而詳述,條理分明而且極爲詳實、周全、深入。本書內文 375 頁, 全書 416 頁。

售價:新臺幣 300 元



### 鈍鳥與靈龜 平實導師者

鈍鳥及靈龜二物,被宗門證悟者說爲二種人:前者是精修禪定而無智慧者,也是以定爲禪的愚癡禪人;後者是或有禪定、或無禪定的宗門證悟者,凡已證悟者皆是靈龜。但後者被人虛造事實,用以嘲笑大慧宗杲禪師,說他雖是靈龜,卻不免被天童禪師預記「患背」痛苦而亡:「鈍鳥離巢易,靈龜脫殼難。」藉以貶低大慧宗杲的證量,其實天童宏智禪師從來未曾作如是虛言毀謗,只是信奉離念靈知的後人編造的假說;同時又將天童禪師實證如來藏的證量,曲解爲意識境界的離念靈知。自從大慧禪師入滅以後,錯悟凡夫對他的不實毀謗就一直存在著,不曾止息,並且捏造的假事實也隨著年月的增加而越來越多,終至編成「鈍鳥與靈龜」的假公案、假故事。本書是考證大慧與天童之

間的不朽情誼,顯現這件假公案的虛妄不實;更見大慧宗杲面對惡勢力時的正直不阿,亦顯示大慧對天童禪師的至情深義,將使後人對大慧宗杲的誣謗至此而止,不再有人誤犯毀謗賢聖的惡業。書中亦舉出大慧與天童二師的證悟內容,證明宗門的所悟確以第八識如來藏爲標的,詳讀之後必可改正以前被錯悟大師誤導的參禪知見,日後必定有助於實證禪宗的開悟境界,得階大乘眞見道位中,即是實證般若之賢聖。全書 459 頁。

售價:新臺幣 350 元



#### 維摩詰經講記 平實導師者

本經係 世尊在世時,由等覺菩薩維摩詰居士藉疾病而演說之大乘菩提無上妙義,所說函蓋甚廣,然極簡略,是故今時諸方大師與學人讀之悉皆錯解,何況能知其中隱含之深妙正義,是故普遍無法爲人解說;若強爲人說,則成依文解義而有諸多過失。今由平實導師公開宣講之後,詳實解釋其中密意,令維摩詰菩薩所說大乘不可思議解脫之深妙正法得以正確宣流於人間,利益當代學人及與諸方大師。書中詳實演述大乘佛法深妙不共二乘之智慧境界,顯示諸法之中絕待之實相境界,建立大乘菩薩妙道於永遠不敗不壞之地,以此成就護法偉功,欲冀永利娑婆人天。已經宣講圓滿整理成書流通,以利諸方大師及諸學人。全書共六輯,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



### 真假外道 游正光老師著

本書具體舉證佛門中的常見外道知見實例,並加以教證及理證上的辨正,幫助讀者輕鬆而快速的了知常見外道的錯誤知見,進而遠離佛門內外的常見外道知見,因此即能改正修學方向而快速實證佛法。

售價(成本價):新臺幣 200 元



#### 勝擊經識記 平實導師述著

如來藏爲三乘菩提之所依,若離如來藏心體及其含藏之一切種子,即無三界有情及一切世間法,亦無二乘菩提緣起性空之出世間法;本經詳說無始無明、一念無明皆依如來藏而有之正理,藉著詳解煩惱障與所知障間之關係,令學人深入了知二乘菩提與佛菩提相異之妙理;聞後即可了知佛菩提之特勝處及三乘修道之方向與原理,邁向攝受正法而速成佛道的境界中。共六輯,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



#### 楞嚴經講記 平實導師述著

楞嚴經係大乘祕密教之重要經典,亦是佛教中普受重視之經典;經中宣說明心與見性之內涵極爲詳細,將一切法都會歸如來藏及佛性一妙真如性;亦闡釋五陰區宇及五陰盡的境界,作諸地菩薩自我檢驗證量之依據,旁及佛菩提道修學過程中之種種魔境,以及外道誤會涅槃之狀況,亦兼述明三界世間之起源,具足宣示大乘菩提之奧祕。然因言句深澀難解,法義亦復深妙寬廣,學人讀之普難通達,是故讀者大多誤會,不能如實理解佛所說之明心與見性內涵,亦因是故多有悟錯之人引爲開悟之證言,成就大妄語罪。今由平實導師詳細講解之後,整理成文,以易讀易懂之語體文刊行天下,以利學人。全書十五輯,全部出版完畢。每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 300 元



### 金剛經宗通 平實導師述著

三界唯心,萬法唯識,是成佛之修證內容,是諸地菩薩之所修;般若則是成佛之道(實證三界唯心、萬法唯識)的入門,若未證悟實相般若,即無成佛之可能,必將永在外門廣行菩薩六度,永在凡夫位中。然而實相般若的發起,全賴實證萬法的實相;若欲證知萬法的眞相,則必須探究萬法之所從來,則須實證自心如來一金剛心如來藏,然後現觀這個金剛心的金剛性、眞實性、如如性、清淨性、涅槃性、能生萬法的自性性、本住性,名爲證眞如;進而現觀三界六道唯是此金剛心所成,人間萬法須藉八識心王和合運作方能現起。如是實證《華嚴經》的「三界唯心、萬法唯識」以後,由此等現觀而發起實相般若智慧,繼續進修第十件位的如幻觀、第十行位的陽焰觀、第十迴向位的

如夢觀,再生起增上意樂而勇發十無盡願,方能滿足三賢位的實證,轉入初地;自知成佛之道而無偏倚,從此按部就班、次第進修乃至成佛。第八識自心如來是般若智慧之所依,般若智慧的修證則要從實證金剛心自心如來開始;《金剛經》則是解說自心如來之經典,是一切三賢位菩薩所應進修之實相般若經典。這一套書,是將平實導師宣講的《金剛經宗通》內容,整理成文字而流通之;書中所說義理,迥異古今諸家依文解義之說,指出大乘見道方向與理路,有益於禪宗學人求開悟見道,及轉入內門廣修六度萬行。已於2013年9月出版完畢,總共9輯,每輯約三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



# 霧峰無霧—給哥哥的信 游宗明老師著

本書作者藉兄弟之間信件往來論義,略述佛法大義;並以多篇短文辨義,舉出釋印順對佛法的無量誤解證據,並一一給予簡單而清晰的辨正,令人一讀即知。久讀、多讀之後即能認清楚釋印順的六識論見解,與真實佛法之牴觸是多麼嚴重;於是在久讀、多讀之後,於不知不覺之間提升了對佛法的極深入理解,正知正見就在不知不覺間建立起來了。當三乘佛法的正知見建立起來之後,對於三乘菩提的見道條件便將隨之具足,於是聲聞解脫道的見道也就水到渠成;接著大乘見道的因緣也將次第成熟,未來自然也會有親見大乘菩提之道的因緣,悟入

大乘實相般若也將自然成功,自能通達般若系列諸經而成實義菩薩。作者居住於南投縣霧峰鄉, 自喻見道之後不復再見霧峰之霧,故鄉原野美景一一明見,於是立此書名爲《霧峰無霧》;讀者 若欲撥霧見月,可以此書爲緣,已於 2015 年出版。

售價:新臺幣 250 元



# 霧峰無霧第二輯—救護佛子向正道 游宗明老師著

本書作者藉釋印順著作中之各種錯謬法義提出辨正,以詳實的文義一一提出理論上及實證上之解析,列舉釋印順對佛法的無量誤解證據,藉此教導佛門大師與學人釐清佛法義理,遠離岐途轉入正道,然後知所進修,久之便能見道明心而入大乘勝義僧數。被釋印順誤導的大師與學人極多,很難救轉,是故作者大發悲心深入解說其錯謬之所在,佐以各種義理辨正而令讀者在不知不覺之間轉歸正道。如是久讀之後欲得斷身見、證初果,即不爲難事;乃至久之亦得大乘見道而得證真如,脫離空有二邊而任中道,實相般若智慧生起,於佛法不再茫然,

漸漸亦知悟後進修之道。屆此之時,對於大乘般若等深妙法之迷雲暗霧亦將一掃而空,生命及 宇宙萬物之故鄉原野美景一一明見,是故本書仍名《霧峰無霧》,爲第二輯;讀者若欲撥雲見日、 離霧見月,可以此書爲緣。已於 2019 年出版。

售價:新臺幣 250 元



# 假藏傳佛教的神話—性、謊言、喇嘛教 張正玄教授著

本書編著者是由一首名爲「阿姊鼓」的歌曲爲緣起,展開了序幕,揭開假藏傳佛教—喇嘛教—的神秘面紗。其重點是蒐集、摘錄網路上質疑「喇嘛教」的帖子,以揭穿「假藏傳佛教的神話」爲主題,串聯成書,並附加彩色插圖以及說明,讓讀者們瞭解西藏密宗及相關人事如何被操作爲「神話」的過程,以及神話背後的眞相。

售價:新臺幣 200 元



# 達賴真面目—玩盡天下女人 白志偉等編著

假使您不想戴綠帽子,請記得詳細閱讀此書;假使您不想讓好朋友戴 綠帽子,請您將此書介紹給您的好朋友。假使您想保護家中的女性, 也想要保護好朋友的女眷,請記得將此書送給家中的女性和好友的女 眷都來閱讀。本書爲印刷精美的大本彩色中英對照精裝本,爲您揭開 達賴喇嘛的眞面目,內容精彩不容錯過,爲利益社會大眾,特別以優 惠價格嘉惠所有讀者。大開版雪銅紙彩色精裝本。

售價:新臺幣800元



# 喇嘛性世界—揭開假藏傳佛教譚崔瑜伽的面紗 張善思、呂艾倫著

這個世界中的喇嘛,號稱來自世外桃源的香格里拉,穿著或紅或黃的 喇嘛長袍,散布於我們的身邊傳教灌頂,吸引了無數的人嚮往學習; 這些喇嘛虔誠地爲大眾祈福,手中拿著寶杵(金剛)與寶鈴(蓮花), 口中唸著咒語:「唵·嘛呢·叭咪·吽····」,咒語的意思是說:「我 至誠歸命金剛杵上的寶珠伸向蓮花寶穴之中」!「喇嘛性世界」是 什麼樣的「世界」呢?本書將爲您呈現喇嘛世界的面貌。當您發現 眞相以後,您將會唸:「噢!喇嘛·性·世界,譚崔性交嘛!」 售價:新臺幣 200 元



### 售價:新臺幣 250 元

# 末代達賴—性交教主的悲歌 張善思、呂艾倫、辛燕著

簡介從藏傳僞佛教(喇嘛教)的修行核心—性力派男女雙修,探討達賴喇嘛及藏傳僞佛教的修行內涵。書中引用外國知名學者著作、世界各地新聞報導,包含:歷代達賴喇嘛的祕史、達賴六世修雙身法的事蹟,以及《時輪續》中的性交灌頂儀式……等;達賴喇嘛書中開示的雙修法、達賴喇嘛的黑暗政治手段;達賴喇嘛所領導的寺院爆發喇嘛性侵兒童;新聞報導《西藏生死書》作者索甲仁波切性侵女信徒、澳洲喇嘛秋達公開道歉、美國最大假藏傳佛教組織領導人邱陽創巴仁波切的性氾濫,等等事件背後真相的揭露。



# 黯淡的達賴—失去光彩的諾貝爾和平獎 財團法人正覺教育基金會寫作、編輯

本書舉出很多證據與論述,詳述達賴喇嘛不爲世人所知的一面,顯示達賴喇嘛並不是真正的和平使者,而是假借諾貝爾和平獎的光環來欺騙世人;透過本書的說明與舉證,讀者可以更清楚的瞭解,達賴喇嘛是結合暴力、黑暗、淫欲於喇嘛教裡的集團首領,其政治行爲與宗教主張,早已讓諾貝爾和平獎的光環染污了。本書由正覺出版社印行。

售價:新臺幣 250 元

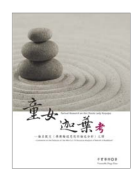


# 第七意識與第八意識?—穿越時空「超意識」 平實導師述著

「三界唯心,萬法唯識」是佛教中應該實證的聖教,也是《華嚴經》中明載而可以實證的法界實相。唯心者,三界一切境界、一切諸法唯是一心所成就,即是每一個有情的第八識如來藏,不是意識心。唯識者,即是人類各各都具足的八識心王——眼識、耳鼻舌身意識、意根、阿賴耶識,第八阿賴耶識又名如來藏,人類五陰相應的萬法,莫不由八識心王共同運作而成就,故說萬法唯識。依聖教量及現量、比量,都可以證明意識是二法因緣生,是由第八識藉意根與法塵二法爲因緣而出生,又是夜夜斷滅不存之生滅心,即無可能反渦來出生第七識意

根、第八識如來藏,當知不可能從生滅性的意識心中,細分出恆審思量的第七識意根,更無可能細分出恆而不審的第八識如來藏。本書是將演講內容整理成文字,細說如是內容,並已在〈正覺電子報〉連載完畢,今彙集成書以廣流通,欲幫助佛門有緣人斷除意識我見,跳脫於識陰之外而取證聲聞初果;嗣後修學禪宗時即得不墮外道神我之中,得以求證第八識金剛心而發起般若實智。

售價:新臺幣 300 元



# 童女迎葉考—論呂凱文〈佛教輪迴思想的論述分析〉之謬 平實導師著

童女迦葉是佛世率領五百大比丘遊行於人間的歷史事實,是以童貞行而依止菩薩戒弘化於人間的大菩薩,不依別解脫戒(聲聞戒)來弘化於人間。這是大乘佛教與聲聞佛教同時存在於佛世的歷史明證,證明大乘佛教不是從聲聞法中分裂出來的部派佛教的產物,卻是聲聞佛教分裂出來的部派佛教聲聞凡夫僧所不樂見的史實;於是古今聲聞法中的凡夫都欲加以扭曲而作詭說,更是末法時代高聲大呼「大乘非佛說」的六識論聲聞凡夫極力想要扭曲的佛教史實之一,於是想方設法扭曲迦葉菩薩爲聲聞僧,以及扭曲迦葉華女爲比丘僧等荒謬不實之論著便

陸續出現,古時聲聞僧寫作的《分別功德論》是最具體之事例,現代之代表作則是呂凱文先生的〈佛教輪迴思想的論述分析〉論文。鑑於如是假藉學術考證以籠罩大眾之不實謬論,未來仍將繼續造作及流竄於佛教界,繼續扼殺大乘佛教學人法身慧命,必須舉證辨正之,遂成此書。 售價:新臺幣 180 元



人間佛教 Hamandaria Saldham
— 實際企業不得正常基礎
— Tanking to ma sangkana Talikha da sa
sangkana Talikha da sa

# 人間佛教—實證者必定不悖三乘菩提 平實導師述著

「大乘非佛說」的講法似乎流傳已久,卻只是日本人企圖擺脫中國正統佛教的影響,而在明治維新時期才開始提出來的說法;台灣佛教、大陸佛教的淺學無智之人,由於未曾實證佛法而迷信日本人錯誤的學術考證,錯認爲這些別有用心的日本佛學考證的講法爲天竺佛教的真實歷史;甚至還有更激進的反對佛教者提出「釋迦牟尼佛並非真實存在,只是後人捏造的假歷史人物」,竟然也有少數佛教徒願意跟著「學術」的假光環而信受不疑,亦導致部分台灣佛教界人士,造作了反對中國大乘佛教而推崇南洋小乘佛教的行爲,使台灣佛教的信仰者難以

檢擇,亦導致一般大陸人士開始轉入基督教的盲目迷信中。在這些佛教及外教人士之中,也就有一分人根據此邪說而大聲主張「大乘非佛說」的謬論,這些人以「人間佛教」的名義來抵制中國正統佛教,公然宣稱中國的大乘佛教是由聲聞部派佛教的凡夫僧所創造出來的。這樣的說法流傳於台灣及大陸佛教界凡夫僧之中已久,卻非真正的佛教歷史中曾經發生過的事,只是繼承部派佛教六識論的聲聞法中凡夫僧,以及別有居心的日本佛教界,依自己的意識境界立場,純憑臆想而編造出來的妄想說法,卻已經影響許多無智之凡夫僧俗信受不移。本書則是從佛教的經藏法義實質及實證的現量內涵本質立論,證明大乘佛法本是佛說,是從《阿含正義》尚未說過的不同面向來討論「人間佛教」的議題,證明「大乘真佛說」。閱讀本書可以斷除六識論邪見,迴入三乘菩提正道發起實證的因緣;也能斷除禪宗學人學禪時普遍存在之錯誤知見,對於建立參禪時的正知見有很深的著墨。內文 488 頁,全書 528 頁。

售價:新臺幣 400 元

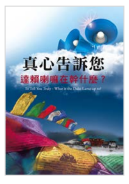


### 實相經宗通 平實導師述著

學佛之目的在於實證一切法界背後之實相,禪宗稱之爲本來面目或本地風光,佛菩提道中稱之爲實相法界;此實相法界即是金剛藏,又名佛法之祕密藏,即是能生有情五陰、十八界及宇宙萬有(山河大地、諸天、三惡道世間)的第八識如來藏,又名阿賴耶識心,即是禪宗祖師所說的眞如心,此心即是三界萬有背後的實相。證得此第八識心時,自能瞭解般若諸經中隱說的種種密意,即得發起實相般若——實相智慧。每見學佛人修學佛法二十年後仍對實相般若茫然無知,亦不知如何入門,茫無所趣;更因不知三乘菩提的互異互同,是故越是久學者對佛法越覺茫然,都肇因於尚未瞭解佛法的全貌,亦未瞭解佛法的修證內容即是第八識心所致。本書對於修學佛法者所應實證的實相境界

提出明確解析,並提示趣入佛菩提道的入手處,有心親證實相般若的佛法實修者,宜詳讀之, 於佛菩提道之實證即有下手處。共八輯,已於 2016 年出版完畢。

每輯售價:新臺幣 250 元



# 真心告訴您(一)—達賴喇嘛在幹什麼? 財團法人正覺教育基會編著

這是一本報導篇章的選集,更是「破邪顯正」的暮鼓晨鐘。「破邪」是 戳破假象,說明達賴喇嘛及其所率領的密宗四大派法王、喇嘛們,弘 傳的佛法是仿冒的佛法;他們是假藏傳佛教,是坦特羅(譚崔性交)外 道法和藏地崇奉鬼神的苯教混合成的「喇嘛教」,推廣的是以所謂「無 上瑜伽」的男女雙身法冒充佛法的假佛教,詐財騙色誤導眾生,常常 造成信徒家庭破碎、家中兒少失怙的嚴重後果。「顯正」是揭橥眞相, 指出眞正的藏傳佛教只有一個,就是覺囊巴,傳的是 釋迦牟尼佛演繹 的第八識如來藏妙法,稱爲他空見大中觀。正覺教育基金會即以此古 今輝映的如藏正法正知見,在眞心新聞網中逐次報導出來,將箇中原

委「真心告訴您」,如今結集成書,與想要知道密宗真相的您分享。

售價:新臺幣 250 元



# 中觀金鑑—詳述應成派中觀的起源與其破法本質 孫正德老師著

學佛人往往迷於中觀學派之不同學說,被應成派與自續派所迷惑;修學般若中觀二十年後自以爲實證般若中觀了,卻仍不曾入門,甫聞實證般若中觀者之所說,則茫無所知,迷惑不解;隨後信心盡失,不知如何實證佛法;凡此,皆因惑於這二派中觀學說所致。自續派中觀所說同於常見,以意識境界立爲第八識如來藏之境界;應成派所說則同於斷見,但又同立意識爲常住法,故亦具足斷常二見。今者孫正德老師有鑑於此,乃將起源於密宗的應成派中觀學說,追本溯源,詳考其來源之外,亦一一舉證其立論內容,詳加辨正,令密宗雙身法祖師以

識陰境界而造之應成派中觀學說本質,詳細呈現於學人眼前,令其維護雙身法之目的無所遁形。 若欲遠離密宗此二大派中觀謬說,欲於三乘菩提有所進道者,允宜具足閱讀並細加思惟,反覆 讀之以後將可捨棄邪道返歸正道,則於般若之實證即有可能,證後自能現觀如來藏之中道境界 而成就中觀。本書分上、中、下三冊,已全部出版完畢。

每冊售價:新臺幣 250 元



### 法華經講義 平實導師述者

此書爲平實導師始從 2009/7/21 演述至 2014/1/14 之講經錄音整理所成。世尊一代時教,總分五時三教,即是華嚴時、聲聞緣覺教、般若教、種智唯識教、法華時;依此五時三教區分爲藏、通、別、圓四教。本經是最後一時的圓教經典,圓滿收攝一切法教於本經中,是故最後的圓教聖訓中,特地指出無有三乘菩提,其實唯有一佛乘;皆因眾生愚迷故,方便區分爲三乘菩提以助眾生證道。世尊於此經中特地說明如來示現於人間的唯一大事因緣,便是爲有緣眾生「開、示、悟、入」諸佛的所知所見——第八識如來藏妙眞如心,並於諸品中隱說「妙法蓮花」如來藏心的密意。然因此經所說甚深難解,眞義隱晦,古來難得有人能窺堂奧;平實導師以知如是密意故,特爲末法佛門四眾演述

《妙法蓮華經》中各品蘊含之密意,使古來未曾被古德註解出來的「此經」密意,如實顯示於當代學人眼前。乃至〈藥王菩薩本事品〉、〈妙音菩薩品〉、〈觀世音菩薩普門品〉、〈普賢菩薩勸發品〉中的微細密意,亦皆一併詳述之,可謂開前人所未曾言之密意,示前人所未見之妙法。最後乃至以〈法華大義〉而總其成,全經妙旨貫通始終,而依佛旨圓攝於一心如來藏妙心,厥爲曠古未有之大說也。共有25輯,已於2019/05/31出版完畢。

每輯售價:新臺幣 300 元



# 

歷來關於喇嘛教活佛轉世的研究,多針對歷史及文化兩部分,於其所以成立的理論基礎,較少系統化的探討。尤其是此制度是否依據「佛法」而施設?是否合乎佛法真實義?現有的文獻大多含糊其詞,或人云亦云,不曾有明確的闡釋與如實的見解。因此本文先從活佛轉世的由來,探索此制度的起源、背景與功能,並進而從活佛的尋訪與認證之過程,發掘活佛轉世的特徵,以確認「活佛轉世」在佛法中應具足何種果德。

售價:新臺幣 150 元



#### 真心告訴您(二)

# -達賴喇嘛是佛教僧侶嗎?—補祝達賴喇嘛八十大壽財團法人正覺教育基會編著

這是一本針對當今達賴喇嘛所領導的喇嘛教,冒用佛教名相、於師徒間或師兄姊間,實修男女邪淫,而從佛法三乘菩提的現量與聖教量,揭發其謊言與邪術,證明達賴及其喇嘛教是仿冒佛教的外道,是「假藏傳佛教」。藏密四大派教義雖有「八識論」與「六識論」的表面差異,然其實修之內容,皆共許「無上瑜伽」四部灌頂爲究竟「成佛」之法門,也就是共以男女雙修之邪淫法爲「即身成佛」之密要,雖美其名曰「欲貪爲道」之「金剛乘」,並誇稱其成就超越於(應身佛) 釋迦

车尼佛所傳之顯教般若乘之上;然詳考其理論,則或以意識離念時之粗細心爲第八識如來藏,或以中脈裡的明點爲第八識如來藏,或如宗喀巴與達賴堅決主張第六意識爲常恆不變之眞心者,分別墮於外道之常見與斷見中;全然違背 佛說能生五蘊之如來藏的實質。

售價:新臺幣 300 元。



# 涅槃—解説四種涅槃之實證及內涵 平實導師著

真正學佛之人,首要即是見道,由見道故方有涅槃之實證,證涅槃者 方能出生死,但涅槃有四種:二乘聖者的有餘涅槃、無餘涅槃,以及 大乘聖者的本來自性清淨涅槃、佛地的無住處涅槃。大乘聖者實證本 來自性清淨涅槃,入地前再取證二乘涅槃,然後起惑潤生捨離二乘涅 槃,繼續進修而在七地心前斷盡三界愛之習氣種子,依七地無生法忍 之具足而證得念念入滅盡定;八地後進斷異熟生死,直至妙覺地下生 人間成佛,具足四種涅槃,方是真正成佛。此理古來少人言,以致誤 會涅槃正理者比比皆是,今於此書中廣說四種涅槃、如何實證之理、 實證前應有之條件,實屬本世紀佛教界極重要之著作,令人對涅槃有

正確無訛之認識,然後可以依之實行而得實證。共有上下二冊,每冊各四百餘頁,對涅槃詳加解說。

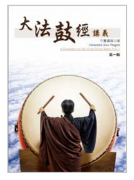
每冊售價:新臺幣 350 元



### 佛藏經講義 平實導師述著

本經說明爲何佛菩提難以實證之原因,都因往昔無數阿僧祇劫前的邪見,引生此世求證時之業障而難以實證。即以諸法實相詳細解說,繼之以念佛品、念法品、念僧品,說明諸佛與法之實質;然後以淨戒品之說明,期待佛弟子四眾堅持清淨戒而轉化心性,並以往古品的實例說明歷代學佛人在實證上的業障由來,教導四眾務必滅除邪見轉入正見中,不再造作謗法及謗賢聖之大惡業,以免未來世尋求實證之時被業障所障;然後以了戒品的說明和囑累品的付囑,期望末法時代的佛門四眾弟子皆能清淨知見而得以實證。平實導師於此經中有極深入的解說,總共21輯,已於2022/11/30出版完畢,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 300 元



#### 大法鼓經講義 平實導師述著

本經解說佛法的總成:法、非法。由開解法、非法二義,說明了義佛法與世間戲論法的差異,指出佛法實證之標的即是法——第八識如來藏;並顯示實證後的智慧,如實擊大法鼓、演深妙法,演說如來祕密教法,非二乘定性及諸凡夫所能得聞,唯有具足菩薩性者方能得聞。正聞之後即得依於 世尊大願而拔除邪見,入於正法而得實證;深解不了義經之方便說,亦能實解了義經所說之真實義,得以證法——如來藏,而得發起根本無分別智,乃至進修而發起後得無分別智;並堅持布施及受持清淨戒而轉化心性,得以現觀真我真法如來藏之各種層面。此爲第一義諦聖教,並授記末法最後餘八十年時,一切世間樂見離車童子以七地證量而示現爲凡夫身,將繼續護持此經所說正法。平

實導師於此經中有極深入的解說,總共六輯,已於 2023/11/30 出版完畢,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 300 元



### 成唯識論釋 平實導師者述

本論係大唐玄奘菩薩揉合當時天竺十大論師的說法加以辨正而著成,攝盡佛門證悟菩薩及部派佛教聲聞凡夫論師對佛法的論述,並函蓋當時天竺諸大外道對生命實相的錯誤論述加以辨正,是由玄奘大師依據無生法忍證量加以評論確定而成爲此論。平實導師弘法初期即已依於證量略講過一次,歷時大約四年,當時正覺同修會規模尚小,聞法成員亦多尚未證悟,是故並未整理成書;如今正覺同修會中的證悟同修已超過六百人,鑑於此論在護持正法、實證佛法及悟後進修上的重要性,已於2022年初重講,並已經預先註釋完畢編輯成書,名爲《成唯識論釋》,總共十輯,每輯目次41頁、序文23頁、每輯內文多達四百餘頁,並將原本13級字縮小爲12級字編排,以增加其內容;於增上

班宣講時的內容將會更詳細於書中所說,涉及佛法密意的詳細內容只於增上班中宣講,於書中皆依佛誠隱覆密意而說,然已足夠所有學人藉此一窺佛法堂奧而進入正道、免入岐途。重新判教後編成的〈目次〉已經詳盡判定論中諸段句義,用供學人參考;是故讀者閱完此論之釋,即可深解成佛之道的正確內涵。本書總共十輯,預定每一輯內容講述完畢時即予出版,第一輯於2023年五月底出版,然後每講完一輯(大約一年)後即出版下一輯。

每輯售價:新臺幣 400 元



### 不退轉法輪經講義 平實導師述者

世尊弘法有五時三教之別,分爲藏、通、別、圓四教之理,本經是大乘般若期前的通教經典,所說之大乘般若正理與所證解脫果,通於二乘解脫道,佛法智慧則通大乘般若,皆屬大乘般若與解脫甚深之理,故其所證解脫果位通於二乘法教;而其中所說第八識無分別法之正理,即是世尊降生人間的唯一大事因緣。如是第八識能仁而且寂靜,恆順眾生於生死之中從無乖違,識體中所藏之本來無漏性的有爲法以及眞如涅槃境界,皆能助益學人最後成就佛道;此謂釋迦意爲能仁,牟尼意爲寂靜,此第八識即名釋迦牟尼,釋迦牟尼即是能仁寂靜的第八識眞如;若有人聽聞如是第八識常住、如來不滅之正理,信受奉行之人皆有大乘實證之因緣,永得不退於成佛之道,是故聽聞釋迦牟尼

名號而解其義者,皆得不退轉於無上正等正覺,未來世中必有實證之因緣。如是深妙經典,已 由平實導師詳述圓滿並整理成書,總共十輯。

每輯售價:新臺幣 300 元



### 中論正義 孫正德老師著

本書是依龍樹菩薩之《中論》詳解而成,《中論》是依第八識眞如心常處中道的自性而作論議,亦是依此眞如心與所生諸法之間的非一非異、非俱非不俱等中道自性而作論議;然而自從 佛入滅後四百餘年的部派佛教開始廣弘之時起,本論已被部派佛教諸聲聞凡夫僧以意識的臆想思惟而作思想層面之解釋,此後的中論宗都以如是錯誤的解釋廣傳天下,積非成是以後便成爲現在佛教界的應成派中觀與自續派中觀的六識論思想,成爲邪見而荼毒廣大學人,幾至全面荼毒之局面。今作者孫正德老師以其所證第八識眞如的中道性現觀,欲救末法大師與學人所墮之意識境界中道邪觀,造作此部《中論正義》,詳解《中論》之正理,欲令廣大學人皆得轉入正見中修學,而後可有實證之機緣成

爲實義菩薩,眞可謂悲心深重也。本書分爲上下兩冊,皆已出版。

每輯售價:新臺幣 300 元



### 誰是師子身中蟲 平實導師述著

本書是平實導師歷年來於會員大會中,闡述佛教界的**師子身中蟲**以及 見道正義和見道後進入初地之實修內容的開示,今已全部整理成文字 並結集成書,昭告佛教界所有大師與學人,欲普令佛教界所有人都能 遠離師子身中蟲,使正法得以廣傳而助益更多佛弟子四眾得以遠離師 子身中蟲等人所說之邪見,迴心於如來所說的八識論大乘法教,則大 眾依八識論實修後得以實證第八識眞如,實相般若智慧的生起即有可 望,亦令天界大得利益。今已出版。

售價:新臺幣 110 元

# 廣論之平議——廣論與佛法之比較 徐義雄著

本書對於宗喀巴《菩提道次第廣論》中種種背離佛法正理的邪說與謬誤,依其「傳承、道前基礎、下士道、中士道、上士道、別學後二波羅蜜多」所說之次第與內涵,一一詳加平議辨正,期使修學《廣論》之學人能確實了知宗喀巴所說乃外道邪論,證實其中所有法義自始至終落入五陰(特別是識陰)境界中,不曾外於五陰境界;依之修學,永遠不能脫離五陰我見範圍,而且同於譚崔雙身法外道,加重沈淪於欲界法中。期待佛法學人認清此事實後,速遠離密宗歧途,回歸眞藏傳佛教覺囊巴的第八識佛法正道。本書作者徐正雄曾在弘傳《菩提道次

第廣論》的新竹廣論團體中修學、護持、任教長達八年,深感藏密邪說毒害眾生之甚,是發悲願悟後造此《廣論之平議》以救護眾生、續佛慧命。共五輯。

每輯售價:新臺幣 300 元

#### 八個奇妙的心

以簡單易懂的文字及圖畫,讓人們從孩提時代就建立正知見,爲將來證得解脫、出離生死苦,並爲孩子預先打好未來實證佛菩提的基礎;圖文並茂,簡單易懂,讀完便能瞭解生命的實相,爲自己也爲孩子預先種下將來究竟解脫及成爲賢聖菩薩、成佛的種子,是一本老少皆宜的讀物。文字作者:郭正益。繪圖:李憶婷。

售價 450 元

#### 解深密經講義 平實導師述著

本經是所有尋求大乘見道及悟後欲入地及完成十地修證者所應詳讀串習的三經之一,即是《楞伽經》、《解深密經》、《楞嚴經》三經中的一經,亦可作爲見道眞假的自我印證依據。此經是 世尊晚年第三轉法輪時,宣說地上菩薩所應熏修之無生法忍唯識正義經典;經中總說眞見道位所見的智慧總相,兼及相見道位所應熏修的七眞如等法;亦開示入地應修之十地眞如等義理,乃是大乘一切種智增上慧學,以阿陀那識一如來藏一阿賴耶識爲成佛之道的主體。禪宗之證悟者,若欲修證初地無生法忍、八地無生法忍乃至十地心者,必須修學《楞伽經、解深密經、楞嚴經》所說之八識心王一切種智。此三經所說正法,方是

真正成佛之道;印順法師否定第八識如來藏之後所說萬法緣起性空之法,墮於六識論中而著作的《成佛之道》,乃宗本於密宗外道宗喀巴六識論邪思而寫成的邪見,是以誤會後之二乘解脫道取代大乘真正成佛之道,承襲自古天竺部派佛教聲聞凡夫論師的邪見,尚且不符二乘解脫道正理,亦已墮於斷滅見及常見中,所說全屬臆想所得的外道見,不符本經、諸經中佛所說的正義。平實導師曾於本會郭故理事長往生時,於喪宅中從首七開始宣講此經,於每一七起各宣講三小時,至第十七而快速略講圓滿,作爲郭老之往生後的佛事功德,迴向郭老早證八地、速返娑婆住持正法。然爲今時後世學人故,重講《解深密經》,以淺顯之語句講畢後整理成文並梓行流通,用供證悟者進道;亦令諸方未悟者,據此經中佛語正義修除邪見,依之速能入道。平實導師述著,總共十二輯,每輯三百餘頁。預定於 2025/09/30 起,每兩個月出版一輯。

每輯售價:新臺幣 300 元

### 菩薩瓔珞本業經講義 平實導師述著

本經是律部經典,依之修行可免誤犯大妄語業。成佛之道總共有五十二階位,前十階位為十信位,是對佛法僧三寶修學正確的定義與信心,如實理解三寶的實質都是依第八識如來藏而成就的;然後轉入四十二個位階修學,才是正式修學佛道,即是十佳、十行、十迴向、十地、等覺、妙覺,分別名爲習種性、性種性、道種性、聖種性、等覺性、妙覺性,所應修習完成的是銅寶瓔珞、銀寶瓔珞、金寶瓔珞、琉璃寶瓔珞、摩尼寶瓔珞、水精瓔珞,依於如是所應修學的內容及階位而實修,方是真正的成佛之道。此經中亦對大乘菩提的見道提出了判位,名爲「第六般若波羅蜜正觀現在前」,說明正觀現前時應該如何方能成

爲眞見道菩薩,否則皆必退轉。平實導師述著,全書輯數未定,每輯三百餘頁,預定於《解深 密經講義》出版發行圓滿之後逐輯陸續出版。

### 金剛三昧經講義 平實導師述著

此經說明無相的金剛心即是佛法所說的空性,亦名如來藏、阿賴耶識、 異熟識、無垢識,亦名金剛心、非心心、無心相心、不念心、實相心、 無住心、真如。證真如者方能真入佛門實修,然一切求證真如者,要 依六度波羅蜜多的實修方能證得;證得第八識真如之後,即得現觀金 剛心空性的本來無生而能出生一切有情與諸行,並現觀金剛心空性本 來就有六塵外的本覺性,由證得本覺性而生起無分別智,便能現觀實 相法界及判別現象法界諸法的生滅性,獲得實相智慧與解脫功德;由 證第八識空性心故便能如實受持三聚淨戒,持續利樂有情同證空性心 無生法,自他皆能依於二入六行進修,最後便得成就佛地功德。平實

導師述著,全書輯數未定,每輯三百餘頁,預定於《菩薩瓔珞本業經講義》出版發行圓滿之後 逐輯陸續出版。

### 修習止觀坐禪法要講記 平實導師述著

修學四禪八定之人,往往錯會禪定之修學知見,欲以無止盡之坐禪而證禪定境界,卻不知修除性障之行門才是修證四禪八定不可或缺之要素,故智者大師云「性障初禪」;性障不除,初禪永不現前,云何修證二禪等?又:行者學定,若唯知數息,而不解六妙門之方便善巧者,欲求一心入定,未到地定極難可得,智者大師名之爲「事障未來」:障礙未到地定之修證。又禪定之修證,不可違背二乘菩提及第一義法,否則縱使具足四禪八定,亦不能實證涅槃而出三界。此諸知見,智者大師於《修習止觀坐禪法要》中皆有闡釋。作者平實導師以其第一義之見地及禪定之實證證量,曾加以詳細解析。將俟正覺寺竣工啓用後

重講,不限制聽講者資格;講後將以語體文整理出版。欲修習世間定及增上定之學者,宜細讀之。

# 阿含經講記—小乘解脱道之修證平實導師述

數百年來,南傳佛法所說證果之不實,所說解脫道之虛妄,所弘解脫 道法義之世俗化,皆已少人知之;阿含解脫道從南洋傳入台灣與大陸 之後,所說法義虛謬之事,亦復少人知之;今時台灣全島印順系統之 法師居士,多不知南傳佛法數百年來所說解脫道之義理已然偏斜、已 然世俗化、已非真正之二乘解脫正道,猶極力推崇與弘揚。彼等南傳 佛法近代所謂之證果者皆非真實證果者,譬如阿迦曼、葛印卡、帕奧 禪師、一行禪師……等人,悉皆未斷我見故。近年更有台灣南部大願 法師,高抬南傳佛法之二乘修證行門爲「捷徑究竟解脫之道」者,然

而南傳佛法縱使真修實證,得成阿羅漢,至高唯是二乘菩提解脫之道,絕非**究竟**解脫,無餘涅 槃中之實際尚未得證故,法界之實相尚未了知故,習氣種子待除故,一切種智未實證故,焉得 謂爲「究意解脫」?即使南傳佛法沂代眞有實證之阿羅漌,尚且不及三賢位中之七住明心菩薩 本來自性清淨涅槃智慧境界,則不能知此腎位菩薩所證之無餘涅槃實際,仍非大乘佛法中之見 道者,何況彼等普未實證聲聞果乃至未斷我見之人?謬充證果已屬逾越,更何況是誤會二乘菩 提之後,以未斷我見之凡夫知見所說之二乘菩提解脫偏斜法道,焉可高抬爲「究竟解脫」?而 目自稱「捷徑之道」? 又妄言解脫之道即是成佛之道,完全否定般若實智、否定三乘菩提所依 之如來藏心體,此理大大不通也!平實導師爲令修學二乘菩提欲證解脫果者,普得迴入二乘菩 提正見、正道中,是故選錄四阿含諸經中,對於二乘解脫道法義有具足圓滿說明之經典,預定 未來十年內將會加以詳細講解,令學佛人得以了知二乘解脫道之修證理路與行門,庶免被人誤 導之後,未證言證,梵行未立,干犯道禁自稱阿羅潷或成佛,成大妄語,欲升反墮。本書首重 斷除我見,以助行者斷除我見而實證初果爲著眼之目標,若能根據此書內容,配合平實導師所 著《識蘊真義》《阿含正義》內涵而作實地觀行,實證初果非爲難事,行者可以藉此三書自行確 認聲聞初果爲實際可得現觀成就之事。此書中除依二乘經典所說加以宣示外,亦依斷除我見等 之證量,及大乘法中道種智之證量,對於意識心之體性加以細述,令諸二乘學人必定得斷我見、 常見,免除三縛結之繫縛。次則官示斷除我執之理,欲令升進而得薄貪瞋痴,乃至斷五下分結…… 等。平實導師將擇期講述,然後整理成書。共二冊,每冊三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 300 元

#### 總經銷:聯合發行股份有限公司

231 新北市新店區寶橋路 235 巷 6 弄 6 號 4F

Tel.02-2917-8022 (代表號) Fax.02-2915-6275 (代表號)

#### 零售:1.全台連鎖經銷書局:

三民書局、誠品書局、何嘉仁書店 敦煌書店、紀伊國屋、金石堂書局、建宏書局 諾貝爾圖書城、墊腳石圖書文化廣場

2.**台北市:**佛化人生 **大安區**羅斯福路 3 段 325 號 6 樓之 4 台電大樓對面

3.新北市:春大地書店 蘆洲區中正路 117 號

4. **桃 園 市**: 御書堂 **龍潭區**中正路 123 號

5.新竹市:大學書局 東區建功路 10 號

6.台中市:瑞成書局 東區雙十路1段4之33號

佛教詠春書局 南屯區永春東路 884 號

文春書店 霧峰區中正路 1087 號

7. 彰化市: 心泉佛教文化中心 南瑤路 286 號

8. 高雄市: 政大書城 前鎭區中華五路 789 號 2 樓 (高雄夢時代店)

明儀書局 三民區明福街 2號

青年書局 苓雅區青年一路 141 號

9.台東市:東普佛教文物流涌處 博愛路 282 號

10.其餘鄉鎮市經銷書局:請電詢總經銷聯合公司。

11.大陸地區請洽: 香港:樂文書店

銅鑼灣店:香港銅鑼灣駱克道 506 號2樓

電話:(852)28811150 email:luckwinbs@gmail.com

**廈門**: 廈門外圖臺灣書店有限公司

地址: 廈門市思明區湖濱南路 809 號 廈門外圖書城 3 樓 郵編: 361004

電話: 0592-5061658 (臺灣地區請撥打 86-592-5061658)

E-mail: JKB118@188.COM

12. 美國: 世界日報圖書部: 紐約圖書部 電話 7187468889#6262

洛杉磯圖書部 電話 3232616972#202

13.國內外地區網路購書:

正智出版社 書香園地 http://books.enlighten.org.tw/

(書籍簡介、經銷書局可直接聯結下列網路書局購書)

三民 網路書局 http://www.sanmin.com.tw

誠品 網路書局 http://www.eslitebooks.com

博客來 網路書局 http://www.books.com.tw

金石堂 網路書局 http://www.kingstone.com.tw

聯合 網路書局 http://www.nh.com.tw

**附註:1**.請儘量向各經銷書局購買:郵政劃撥需要八天才能寄到(本公司 在您劃撥後第四天才能接到劃撥單,次日寄出後第二天您才能收到書籍,此 六天中可能會遇到週休二日,是故共需八天才能收到書籍)若想要早日收到 書籍者,請劃撥完畢後,將劃撥收據貼在紙上,旁邊寫上您的姓名、住址、 郵區、電話、買書詳細內容,直接傳真到本公司 02-28344822,並來電 02-28316727、28327495確認是否已收到您的傳真,即可提前收到書籍。 2. 因台灣每月皆有五十餘種宗教類書籍上架,書局書架空間有限,故唯有新書 方有機會上架,通常每次只能有一本新書上架;本公司出版新書,大多上架 不久便已售出,若書局未再叫貨補充者,書架上即無新書陳列,則請直接向 書局櫃台訂購。 3.若書局不便代購時,可於晚上共修時間向正覺同修會各 共修處請購(共修時間及地點,詳閱**共修現況表**。每年例行年假期間請勿前 往請書,年假期間請見共修現況表)。 **4.**郵購:郵政劃撥帳號 19068241。 5.正覺同修會會員購書都以八折計價(戶籍台北市者爲一般會員,外縣市爲 護持會員)都可獲得優待,欲一次購買全部書籍者,可以考慮入會,節省書 費。入會費一千元 (第一年初加入時才需要繳),年費二千元。 **6.尚未出** 版之書籍,請勿預先郵寄書款與本公司,謝謝您! 7.若欲一次購齊本公司 書籍,或同時取得正覺同修會贈閱之全部書籍者,請於正覺同修會共修時 間,親到各共修處請購及索取;台北市讀者請治:103台北市承德路三段 267 號 10 樓 (捷運淡水線 圓山站旁) 請書時間: 週一至週五爲 18:00~21: 00,第一、三、五调调六爲10:00~21:00,雙调之调六爲10:00~18:00 請購處專線電話:25957295-分機14(於請書時間方有人接聽)。

#### 敬告大陸讀者:

大陸讀者購書、索書捷徑(尚未在大陸出版的書籍,以下二個途徑都可以 購得,電子書另包括結緣書籍):

1. 廈門外國圖書公司: 廈門市思明區湖濱南路 809 號 廈門外圖書城 3F

郵編:361004 電話:0592-5061658

網址:http://www.xibc.com.cn/

2.電子書:正智出版社有限公司及正覺同修會在台灣印行的各種局版書、結 緣書,已有『正覺電子書』陸續上線中,提供讀者於手機、平板電腦上購書、 下載、閱讀正智出版社、正覺同修會及正覺教育基金會所出版之電子書,詳 細訊息敬請參閱『正覺電子書』專頁: http://books.enlighten.org.tw/ebook

關於平實導師的書訊,請上網查閱:

成佛之道 http://www.a202.idv.tw 正智出版社 書香園地 http://books.enlighten.org.tw/

中國網採訪佛教正覺同修會、正覺教育基金會訊息:

http://foundation.enlighten.org.tw/newsflash/20150817\_1 http://video.enlighten.org.tw/zh-CN/visit\_category/visit10

★ 正智出版社有限公司售書之稅後盈餘,全部捐助財團法入正覺寺 籌備處、佛教正覺同修會、正覺教育基金會,供作弘法及購建道場 之用;懇請諸方大德支持,功德無量。

#### ★聲明★

本社於 2015/01/01 開始調整本目錄中部分書籍之售價,以因應各項成本的持續增加。

- \* 喇嘛教修外道雙身法、墮識陰境界,非佛教 \*
- \* 弘揚如來藏他空見的覺囊派才是真正藏傳佛教 \*

書 名:念佛三昧修學次第

作 者:平實導師

文稿整理:李訓仁 等二十二人

校 對:張正圜等三人

發 行 人:廖宙

出 版 者:佛教正覺同修會

地 址: 10367 臺北市承德路三段 277 號 9 樓

電 話: +886-2-25957295 分機: 10-21 (請於夜間共修時間聯繫)

傳 真: +886-2-25954493

網 址: https://books.enlighten.org.tw

出版年月:公元2013年8月1日 電子書初版

ISBN 9789-868-973-022 (PDF)

### 其他版本:

公元 2025 年 6 月初版三十刷 ISBN 978-957-97094-9-1 (平裝)

修學佛法應知法之次第與轉折,運用善巧方便而昇進。則得法迅速。故我念佛人欲求實相者,當知轉折,探第一義。以方便善巧從有相念佛轉為無相念佛,憑藉無相念佛功夫而進入實相念佛。