# 电子报创刊号 第<sup>©D</sup>期



| 正觉电子报发刊词                                  | 平实导师  | 1  |
|-------------------------------------------|-------|----|
| 真假开悟——真如、如来藏、阿赖耶识间之关系<br>(台南讲堂世尊圣像安座庆典讲记) |       |    |
| 引言-壹                                      | 蔡文元老师 | 2  |
| 引言-贰 中流砥柱、正法干城                            | 悟圆法师  | 5  |
| 真假开悟(一)                                   | 平实导师  | 8  |
| 正觉学佛感言                                    | 陆正元老师 | 14 |
| 请珍惜值遇善知识之因缘                               | 孙正德老师 | 16 |
| 大悲咒的事持及理持                                 | 冷无烟   | 19 |
| 略说有三种识,广说有八相                              | 暗夜明灯  | 22 |
| 般若信箱                                      |       | 28 |
| 布告栏                                       |       | 34 |





#### 正觉电子报发刊词

平实居士

正觉同修会自 1997 年夏天成立以来, 虽然 皆不作广告,然而会员、学员成长迅速,从早年 之和借地下室共修,而后迁移至承德路大楼,至 今五年, 会员已达千余人, 学员更增于此: 尤以 近年成长更为快速,不得不添购及增租第二、三 讲堂,适有第三批退失者百余人离去,如今正好 足用。此五年间,书籍之发行最为迅速,已急速 增至三十余册之多: 复又内容完整胜妙, 因此得 以广利学佛之四众弟子。本会虽然向来不作广告, 亦不主动招徕, 然仍继续成长中, 因此导致会务 大量增加, 会内之种种事务及弘法事官, 学员会 员多有不能了解者:复因部分可以大利会员学员 之法义,亦应适时适宜宣说之,令会员与学员皆 得其利,是故编译组欲令大众同得其利,建议成 立《正觉电子报》,使广利大众之初衷得以成就, 故须发行电子报。今此《正觉电子报》成立伊始, 若有应须改进之处,请各位会员、学员直接向编 译组建议之。兹因编译组为《正觉电子报》发行 故, 激余缮造发刊词, 兹即以叙述缘起, 以代发 刊词。

#### <sup>愚</sup> 平实 谨记 2003/7/19

〔编案:编译组已于2018年改制为编译部。〕



## 真假开悟

#### 真如、如来藏、阿赖耶识间之关系 引言-壹 蔡文元

法会现在开始!我是司仪蔡文元,在法会开始前,先来说明这场法会的缘起。前年萧老师在我们台南道场作了两场连续两天的演讲,讲题是《心经密意》,相信在座有很多人记忆犹新;那场演讲很精采,也广受好评,后来出了一本书,在外面流通,使得千百年来流传甚广的《心经》,不再是那么隐晦难懂了。

话虽如此,那佛法的真实义理,难道读了一本、十本、百本书,乃至读了一整部大藏经,就能融会贯通而无所滞碍了吗?也不尽然!因为佛法不像是世间法:靠博闻强记就能多少有所领会。佛法必须以长时多劫不断的修证、体验、观行,才能有功德受用的现起,是故佛法甚深极甚深,对其余清净世界的菩萨们来说,已经是很深奥的法了,对于娑婆世界的有情来说,就更难明瞭了。

这个世界是五浊恶世,因此,借有情往世多劫以来造下的 无边恶业,熏习了无量邪见与烦恼,成就了五浊恶世的人间。 是故此界众生的信力、慧力、福德普遍不足,戒行残缺,性障 习气厚重,其中尤以邪知邪见横行最为严重。因知见乃一切身 口意之导首、轨范;知见一错误,即使是白纸黑字清楚写着的 佛语经书,也会因为误会而无正法可说了。除了知见之外,佛 法特重修证,但修证却需长时多劫点点滴滴累积,才能有所成 就。但是现代人聪明伶俐,不耐久修,往往得少为足,常求"一 就可几、速成佛道"的种种方便,常以慧解代替性障之降伏、 代替般若之观行,是故常于现量、比量与非量间而生疑惑,甚 至妄解佛法,误导众生。

是故有人于十信位功德未满足,于初住位乃至六住位功德亦未满足,于四加行功德亦未满足,于种种悟缘未熟之际,但因善知识的书籍、言说、教导而悟得第八阿赖耶识,但却我见不断、疑见不断,不能深观体验此实相心之空性有性,不能转依此心之种种清净真如相,以致于虽悟阿赖耶识,习气性障依旧,般若不生,只是干慧;若遇恶知识笼罩或否定时,即退失佛菩提。今日借着正觉同修会台南共修处迁入新址之际,再次邀请导师演讲《真假开悟——真如、如来藏、阿赖耶识的关系》,期望能借这次演讲,使法界实相的真实义理得以彰显,使第一义佛法的知见不再被扭曲、误解。

众生有幸,在此末法之际,仍有善知识不舍悲愿,不计个人名利毁誉,不攀缘结交诸方,不受供养顶礼,不和错说佛法的各大佛教团体和稀泥;驾大法船,一心一意只为彰显世尊正法,为今时后世有缘佛子留下一盏明灯,著书立说,拈提诸方,救护众生回向正道。若非如此,相信有很多的学人,仍会以为藏密外道有殊胜法可即身成佛,以为有念、离念的灵知心是真心,以为清楚明白能作主的意识意根即是真心,以为入住定境所发起的各种清明境界中的觉知心是真心,以为浅化、世俗化及人天善法化以后的世间善法为真佛法,以为"离中道实相心之缘起性空、一切法空"是真佛法,乃至最近有人主张"必须是独一、不生不灭、无念无为"之心才是真心、才是真如,完全不解中道实相中"有

为与无为非一非异、不即不离"之真实内涵,甚至将不生不灭的阿赖耶识心加以否定。这里面的详细法义,稍后将请导师为我们详细开示。

现在先请我们新任的理事长<sup>上</sup>悟<sup>下</sup>圆老和尚为我们慈悲开示。 阿弥陀佛!(大众鼓掌······。以下是本会理事长<sup>上</sup>悟<sup>下</sup>圆师父的开示:)

佛教正觉同修会台南讲堂 世尊圣像安座庆赞 2003/06/29



发心的师兄们引领同修菩萨入场



坛场洒净



发愿与回向



理事长<sup>上</sup>悟<sup>下</sup>圆老和尚捻香



恭请安座



法会圆满

#### 第4頁 www.enlighten.org.tw



### 真假开悟

#### 真如、如来藏、阿赖耶识间之关系 引言-贰 中流砥柱、正法干城 悟圆法师

刚才听到蔡博士报告:"众生有幸。"我想是我们大家很有幸,我们能够遇到导师,来听闻这个佛法,修学这个第一义谛道理,我们应该作感恩想,作难遭遇想。我自从修学这个法以后——我有很多的朋友,我接引他们到会里面来,他们很感激;我觉得有一些很费力,我知道有一些人不适合学这个法,没有这个福德——我深深的感受到大家实在要作难遭遇想,我悟圆在社会上混了多少年(编案: 老和尚出家前是东山高中校长、董事长,能仁家商校长),到现在再混到正觉讲堂里面来,我是很感恩,我是作难遭遇想;我没有一句话是虚伪的,我今天这样说:"我的话尽形寿都不会改变。"(大众热烈鼓掌……)我们学法学道,要发起道心,要舍弃那个凡夫的心,舍弃那个世俗人的心——世俗心——不要把那些东西带到讲堂里面来,会破坏我们正法。

我也听说有人怀疑我们导师的证量,我也说、导师自己也说,他没有神通;但是我给大家讲:"他哪一部书不是他的证量?哪一本书不是他的证量?"大家要把良心拿出来!如果你不如此的……(大众热烈鼓掌,掩盖了老和尚的声音……)你一点好处都得不到,你不如去看小说、看武侠著作,那还轻松愉快些,看导师的书很累(必须很用心的读);所以我觉得我悟圆能够在这里讲话,我十分荣幸,怎么说呢?同修会大家对我很厚爱,要我站在这里讲

话,我告诉各位说:"我心里知道:我算老几?"

我们这个同修会,我说我们是一个大道场,大家都感觉到说"我们道场大在哪里?"大在哪里啊?就只有台北一个讲堂、台中一个讲堂,现在台南就只有一个讲堂,这就大吗?我说了:"你到很多地方去看大道场,一大片!盖得像金銮殿一样的,那是大道场吗?"道场要有法,要有道。有法是什么?有东西给人家,给的东西是真的、正确的。这个道理,大家用脑筋去想一想,不要脑筋不用了,不要老是听别人乱讲。要有道——有道、有人在真正修行。

我们这里,多少人在这里忆佛,多少人在看话头,多少人一天到晚在下工夫;在家的菩萨像这种、拼命这样修的,太少见了。你参加很多道场,就只是在那里唱诵,唱完了之后大家很高兴,然后就吃饭,吃饭后就解散。我跟你讲:我们这样的法会很少有,我们这个才叫法会——有法给你带回去。我这个人哪!在前面讲好多废话,我现在讲一句正话:今天我们台湾、我们同修会台湾各地的同修,多少都有的,会到这边来。我们台南这个讲堂啊!昨天晚上,我就给几位我们这边的同修谈话,我说:"你们真了不起啊!"他们说什么呢?他们说:"我们得要护持正法嘛!"我说:"对啊!你们这个真了不起啊!"(大众热烈鼓掌……)我说:"你们怎么这样快的时间(就把新道场作好了),有这样的力量?"他们说:"就是要这样快嘛!"我说:"我看到大家一我实在说一你们台南的同修啊!真有力量,有龙象虎将、金毛狮子,狮子一大批。"我们真是感动,大家在这里做中流砥柱;在危疑震撼的时候,扛起来做中流砥柱,为正法干城。不需要你平常在那里吹嘘啊!正

法需要你的时候, 你就表现出来。

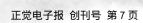
今天,我觉得我们台南的老同修们啊!很值得赞叹!我心里实在是感动。你们这种表现,是一种展示,展示给谁看?给我们导师看,表示你们没有辜负他的教诲。你得到了正法上实际的利益,你才能够如此。你这个展示,我早上也跟他们说:"十方诸佛都共知共见,这是报师恩、报佛恩,真是善报恩泽。"你们这个展示啊!也给我们住在台北的、台中其他各地的同修——是因为有人建议不要说出姓名——给他们看。你们大家都给我们做榜样,让我们能好好的学、好好的干。我们很感激,今天能在这里(共修、听导师的佛法开示),是因为你们的智慧与力量的展示,让我们在这里可以听闻妙法。现在可以请导师上座了。(大众鼓掌声……)

能够遇到导师, 听闻佛法, 修学第一义谛道理, 我们应该作感恩想、作难遭遇想。

我们学法学道,要发起道心,要含弃那个凡夫的心,含弃那个世俗人的心——世俗心。

我们这里,多少人在忆佛,多少人在看话头,多少人一天 到晚在下功夫;在家的菩萨像这样拼命、这样修的,太少 见了。







# 真膠開悟

#### 真如、如来藏、阿赖耶识间之关系 第1期 平实导师

#### 第一章 阿赖耶识即是如来藏、真如 前言

理事长! 张老师! 各位法师! 各位菩萨!

阿弥陀佛! (大众同答: 阿弥陀佛!)

今天我们要讲的主题在说:什么叫做"真假开悟"?真正的开悟究竟是什么内容?假的开悟又是什么内容?副题是说明:真如、如来藏、阿赖耶识这三者之间,祂们互相的关系。我们之所以要讲这个题目,其实应该算是在炒千余年的冷饭啊!因为这个问题,其实在千余年前就已经发生过争论;几百年来,也一直有日本人和藏密黄教、印顺法师等人在炒这盘冷饭。那么当时,玄奘菩萨因为有人建议,不要在《成唯识论》著中指名道姓而说,所以就使得一些错误的经论注解——经典的错误注解和一些错误的菩萨的论——譬如安慧所造的《大乘广五蕴论》等邪见,被继续流传,而无法使大家知道那些注解和论是错误的;使大众不知道玄奘菩萨所破斥的那一些人的法是错误的,因此使得那些错误的注解和论著,继续流传、继续误导众生;如果玄奘菩萨在今天看到这个情形,我相信他一定会改变,

会指名道姓的来破斥邪说。

但我们今天却不打算指名道姓的说谁的说法错了,我们今 天将纯粹的把法的内涵加以举证,让大家都知道正法的理路, 并且专书印行流通到后世,让正法可以永续的流传,希望现在 与未来的佛子都不会再被误导。并且,今天原则上将不在理证 上面来说;也就是说:不从我个人的般若证量上来说祂,而是 从教证上来说。也就是说,我们将以经典的经文做为证明,来 让大家了解阿赖耶识究竟是真心?或者非真心?让大家了解阿 赖耶识是不是如来藏?

今天我们台南新讲堂佛像安座开光,请悟圆老和尚——我们的新理事长——主法,我在下面随众一起参与安座法会,有很深的感触。我自从出来弘法以来已经有十余年了,不管什么法会,我都不掉眼泪,只在郭故理事长往生时掉过眼泪;可是今天看到安座开光仪轨中"受记振宗风"一句的时候,真的是悲喜交集啦!喜的是我们台南地区的十几位老学员,个个都勇猛得像金毛狮子一样,有能力摧邪显正、拥护正法、救护众生。我们理事长刚才也跟诸位当众赞叹他们,真的没有错赞叹,在这么短的时间里,我们就搬到这里来把它完成了,可以继续荷担如来的家业了。悲的是说:正法很难弘传,特别是了义的、深妙的宗门正法更难弘传。

喜的是说:在当年受记了确实很欢喜,当然要为佛法振宗 风嘛!但是等到你真的开始要振宗风的时候,你才知道原来不是当初想的那回事儿,因为这里不是极乐世界啊!也不是不动如来的世界啊!这里是五浊恶世啊!命浊、众生浊啊!最难对治的是见浊。所以在这里要遵照佛的咐嘱来振宗风,是很困难

的事情。但是今天又看到正法在台湾有这样的一番新气象,心里面又生起欢喜来。却又感叹末法众生很难度,又悲伤起来——度了也很难安住、很容易就退转了——又悲伤。

也就在这样子悲喜交集的时候,又想到说:"菩萨不是人干的。"怎么说呢?你如果当声闻僧,那很容易当;一天到晚在佛座下,又在寺院里面,有佛可以依靠;福田衣穿着,也不愁吃穿,什么都有,佛的威德真大。但是,你要是当菩萨——菩萨要当出家菩萨就容易当,但是道业不容易进步——你如果道业要进步很快,就得要干在家菩萨。可是当在家菩萨的话,佛是不太看顾你的,为什么?因为佛的看法认为说:"我既然交代你去做,你既然要当在家菩萨,你就得要自己辛苦去做。"凡事都得自己去做,不可以处处想要仰仗佛的威德,这就是在家菩萨——在家菩萨不依佛座而住。

如果是在天界的在家菩萨,他们到处跑,十方佛国到处去;哪里有众生需要度,他就去,他不依在佛座下的;所以呢,当在家菩萨是很不容易的。因此早上就是这样的悲喜交集,所以六、七年来没有掉过一滴眼泪,今天安座法会中,因为近来这样的一个变故,所以一时间说:被受记啦!很欢喜啦!佛交代要振宗风,现在才知道振宗风很难,承当这个任务很不容易。所以早上忍不住,在这样悲喜交集的状况下掉了泪。

那么我今天来,也是为了振宗风才来,所以今天我们要宣示的是说:如何叫做真正的开悟?要把真正的开悟定义清楚。在十来年以前,这一世的我破参的时候,心里一直有一个问题:为什么有的人悟了是初地?有的人悟了只有七住位?有的人悟了,结果却是成佛?同样一个明心,为什么有这么大的差别?

我当时不清楚,后来自己努力去把三乘的经典,把它贯通,才知道说:"喔!有的人还在因地嘛!所以他是七住位啊!可是有的人,他悟得阿赖耶识,但是他能够通达,这个通达就使他到了初地;有的人又进一步把思惑全部断尽,又有般若种智无生法忍,所以成为八地菩萨,他所证悟的境界是异熟识,是由阿赖耶识转成的;最后身菩萨示现如同凡夫一般,然后明心的时候,他证得佛地的真如,叫做无垢识。"同样一个明心,有这么多的差别,喔!我终于弄通了:"啊!原来是这样。"所以,在早期的弘法,我只看重眼见佛性,不看重明心,是因为那时候还没有通达别相智的缘故。但是后来通达了,为了佛所传的"道次第"可以深入的弘传,所以现在反而是侧重在明心上。因为单凭明心可以让你修到九地去啊!单凭眼见佛性却没办法啊!

那么,怎么样才叫做真正的明心?证得阿赖耶识才是真正的明心!真正的开悟。如果有人在现在就想证得初地的真如,那叫做妄想;因为初地真如也是阿赖耶识。有人在农历年后,宣称证得佛地真如;可是佛地真如也是阿赖耶识转成无垢识之后所显现的啊!他把阿赖耶识否定以后,哪里会有佛地真如可证呢!所以我说佛道的修证要从明心开始。也有几位法师因为我的帮助而证得阿赖耶识,现在却和那些人混在一起,共同否定阿赖耶识,又出书否定阿赖耶识,说阿赖耶识不是如来藏,这些都是诽谤正法。

禅宗的明心是证得阿赖耶识,证得这个阿赖耶识的时候, 他叫做七住真如——十住位里面的第七住。所以,真正的开悟 明心,就是亲证阿赖耶识。因为阿赖耶识就是如来藏;因为阿 赖耶识就是真如的理体、真如的法体;因为真如只是识之实性——真如就是阿赖耶识的真实性;也就是说,真如是阿赖耶、异熟、无垢识所显示出来的真如性。所以证得阿赖耶识、或者异熟识、无垢识,才是真正的开悟。那么诸位手上都拿到一份讲义,今天为了节省时间,我们经文的部分都不念,就直接去解释,可以省下时间来多讲一些。那么我们将从很多的面向,来检讨阿赖耶识和如来藏的关系,来检讨阿赖耶识和真如之间的关系。我们先从第一章来开始讲,如果讲不完,我们以后会再出书,在书里面把它写完——用白话语气把它写完——今天这四小时的时间,讲到哪里算哪里。今天诸位手上拿到的讲义可以带回去;今天我们佛像安座的那个开光仪轨,诸位参加的人也可以带回去,需要的人也可以自己向办公室要,但是请办公室记得预留十份存档。

#### 第一节 依持身之功德说阿赖耶识即是如来藏

第一章说:阿赖耶识就是如来藏,就是真如。第一节:依持身的功德来说,阿赖耶识就是如来藏。我们先从阿含部的经典来证明:阿赖耶识就是如来藏。

阿含部的经典,譬如《央掘魔罗经》说:阿赖耶识是持身识。既然在阿含部的《央掘魔罗经》里面说如来藏是持身识,可是第三转法轮的经典也都说:持身识就是阿陀那识,也就是阿赖耶识;由这一点就可以证明:阿赖耶识就是如来藏。《阿含经》、《华严经》里面也都说:持身识就是如来藏。现在请大家看经文,阿含部《央掘魔罗经》卷第 4:【文殊师利白佛言:"世尊!因如来藏故,诸佛不食肉耶?"佛言:"如是,一切众生无始生死、生生轮转,无非父母兄弟姊妹,犹如伎儿变易无

常;自肉他肉则是一肉,是故诸佛悉不食肉。复次,文殊师利!一切众生界、我界,即是一界;所宅之肉即是一肉,是故诸佛悉不食肉。"】

那么,《央掘魔罗经》这一段经文这么说:【文殊师利菩萨 向佛禀白说:"世尊!您是因为如来藏的缘故.所以才说诸佛 都不吃肉吗?"佛说:"就是这样啊!一切众生无始劫以来, 死生生死,这样生生世世轮转不停、互为眷属,所以,所有 的众生, 无非都是父母兄弟姊妹啊! 但是, 却像是魔术师在 变化一样——魔术师就是讲如来藏——一下子把我们变成天 人,一下子把我们变成人,一下子又把我们变成畜生、地狱 身……等等.就像伎儿一样把我们变来变去,所以众生身是 无常的。那么, 自己的肉跟众生身上的肉, 同样都是同一个 种类的如来藏所变现出来,同样是一种肉啊!因为这个缘故, 所以诸佛不吃肉。"】此外,佛说:【"文殊师利啊!一切的众 生界,一切的我界,其实都是同一界,也就是如来藏界:都 是如来藏所变化而出生的十八界,所以大家的色身也是如来 藏所变。因此如来藏所安住执持的身肉, 其实同样都是如来 藏的肉嘛! 都是如来藏所变现的啊! 因为众生与诸佛都是同 一类的如来藏的肉,所以诸佛不吃众生肉。"】

编注:以上系录自平实导师 2003 年 6 月 29 日演讲:"真假开悟——真如、如来藏、阿赖耶识间之关系",限于篇幅,本期仅刊出一小部分,尔后各期将陆续连载,精彩可期,敬请期待。〔编案:《真假开悟——真如、如来藏、阿赖耶识间之关系》已于 2004 年出版。〕

千里迢远觅师忙 胸驼背负考妣丧 正覺 到得灵山无别物 门前荷塘藕节香



#### 正觉学佛感言陆正元老师

从大学时代参加佛学社,以及忏公办的佛学营入门,摸索了十多年,心中对佛法总是充满了无数难以解答的疑惑。在1994年春,有机缘跟着萧导师学佛,不觉至今已过九个年头了。

从无相念佛、无相拜佛,到看话头、参话头,再到明白真心、眼见佛性,学禅门差别智;从总相智、别相智,再到道种智;在萧导师慈悲又从不藏私的教导下,对佛法的诸多疑问,完全化解了。在悟后起修的阶段,发现佛法不离生活,烦恼障、性障真的在智慧的开展下,逐渐伏除了,也逐渐发大心往菩萨道迈进,于自觉觉他中进断自身之烦恼、所知二障。

对于萧导师于十数年当中所传之法,以及我自身吸收及进步之幅度,我只能用"不可思议"来形容。从"无相念佛"开始,萧导师教导如何修学念佛三昧,让念佛人对上品往生佛国净土产生很大的信心,心中十分笃定、有把握。

再来是给予禅宗正确的定位,导正教门与宗门对明心见性的误会,以及将禅宗法脉发扬,厘清现今教内对禅宗的误解。 且在公案拈提系列中,将禅宗内现行所传错误的禅法一一厘清。

他并且非常慈悲的整理出佛道修行次第,在《楞伽经》、《成唯识论》、《解深密经》等三转法轮经典之讲述中,将悟后起修的道路,从十住、十行、十回向乃至十地之主修及所证详细罗

列,对想继续深造的菩萨,真是方便且重要的指引。

在《狂密与真密》中,他揭开了藏密喇嘛教源自印度教性力派双身修法的本质,让世人认清其依附佛法、吸取佛教资源却又破坏佛法的真相。在即将出版的《阿含正义——唯识学探源》中,萧导师将会厘清现今佛学院及一般佛教学者对原始佛教之大误解:认为只有阿含经等为世尊所说,第一义佛法为缘起性空,般若诸经内涵为一切法空,大乘佛法为后人所造,阿含中只提到六识,大乘与小乘之法义是相互矛盾的……,诸破坏唯一佛乘的错误观念;此书中并将阐述三乘法义是一贯的真实义理。(编案:《阿含正义》共七辑,已于 2006-2007 年由正智出版社出版完毕。)

目前佛教界中掌控大量世尊所遗弘法资源之诸山大老,多 不知萧导师真是弘扬正法的再来菩萨,只从表象上视其为一籍 籍无名之在家居士,现世无显赫之传承;对萧导师怀有诸多疑 惧,并多予以诋毁、掣肘。不知由后世来看,方知萧导师正是 佛教中兴之龙象出世,由于萧导师的拨乱导正,正法方能顺利 的弘传下去,也才能利益未来无量的有缘佛子。

见世人多眼见如盲、当面错过,甚至对吾人衷心之提醒, 视为无知盲从、依人不依法者之作为,对此吾也只能慨叹末世 福薄罢了。只希望有心学佛之士,能摒除偏见及他人谰言,心 平气和而理性的阅读萧导师的著作及修学指引,脚踏实地用功, 定能从中获大利益、于佛法修行中快速进步。

谨于此《正觉电子报》发刊之时,聊缀数语,以资庆贺!

#### 请珍惜值遇善知识之因缘

正德老师

《华严经》说:【善知识者,是成就修行诸菩萨道因,是成就修行波罗蜜道因,是成就修行摄众生道因,是成就修行 普入法界无障碍道因,是成就修行令一切众生除恶慧道因,是成就修行令一切众生离憍慢道因,是成就修行令一切众生 灭烦恼道因,是成就修行令一切众生舍诸见道因,是成就修行令一切众生 技一切恶刺道因,是成就修行令一切众生至一切智城道因。何以故?于善知识处,得一切善法故,依善知识力,得一切智道故。善知识者,难见难遇。】

于此邪知邪见、邪师邪法泛滥的末法时代,能与正觉同修会 萧老师所弘传的法相应,并能够立下志心参与共修,都是于无量 劫已深植善根,并已发了菩提心者,方能于此世善知识处所修学 了义正法。善知识者,即是知己之心、识己所行,于己有益、能 导己于善道者,也就是能益己于菩提之道者,才叫做善知识。而 善知识又可分外护善知识、同行善知识与教授善知识;参加正觉 同修会之共修,具足了亲近此三种善知识之缘。何以故?无论是 一般之禅净班、进阶班,或是增上班、周二对外开放之讲经时段, 都有已经明心的外护菩萨护持(包括环境卫生、舒适空调与座位、安全 与秩序),让听课的学员能安心于佛法正知见的熏习。精进禅三共 修,更全部都是已经明心或者已明心且见性之外护菩萨在护持(包 括起居、饮食、打扫等一切作息),让学员能专心于生命实相之参究, 不致有物质的缺乏与精神之怖畏,得以安稳的求道。 一切参加同修会共修之菩萨,皆是同行善知识,同修了义正法,同证菩提,同行菩萨正道,得能互相切磋劝进而不相扰乱,此同行善知识有明心者、更有明心并见性者,此种同行善知识除了正觉同修会以外,何处能遇?

最殊胜的是正觉同修会之教授善知识——萧老师,根据圣 言量、根据依经教而修证之证量, 教导正觉同修会之学员深入 佛菩提道之法门,施设无相念佛、拜佛之方便善巧行门,并建 立清楚分明之佛菩提道修道次第;同时编制整套解行并重之菩 萨正道教材, 让学员得以经亲教师之协助而次第修进。看话头、 参话头与参禅知见正确方法之传授, 使得学员得以自行参究突 破初关,证得生命实相之根本心——如来藏阿赖耶识,法身慧 命从此豁然全现,不断佛种而报得如来恩。经由禅三时萧老师 之开示、勘验、印证,并摄受由总相智入别相智,现前领受自 心如来之 恩泽, 学员得能安住于无生忍之 见地, 真正进入菩萨 道之正修行。萧老师更提携着座下已证本心之弟子们, 修学增 上戒学、增上定学与增上慧学,期能让座下弟子快速消除我执 习气、增长道种智而往初地之果位迈进。发大心者, 更能以无 相念佛拜佛与正确之看话头方法得证眼见佛性,以肉眼亲见无 形无色之佛性,以肉眼亲见此五浊恶世之多分或少分净土相, 并亲证世界如幻观而得多分或少分之解脱受用。若没有此教授 善知识萧老师, 无人能于此末法时代示佛知见、悟佛知见而入 佛知见,得能于此台湾宝地值遇如此殊胜之教授善知识,更能 够感受到《华严经》中所说:【得菩提难、近善知识难、遇善 知识难。得菩萨诸根难,净菩萨诸根难,值同行善知识难, 如理观察难,依教修行难。】

因此,要劝请同修学员们,一定要善于呵护自己对善知识之信受力,善于培植在正法上之福德,善于思惟正法之法义, 莫随恶因缘而转,进而破坏自己之信根,又成为退分菩萨。《华 严经》中说:【若离信根,心劣忧悔,功行不具,退失精勤。 于一善根,心生住著,于少功德,便以为足。不能善巧发起 行愿,不为善知识之所摄护,不为如来之所忆念。】同修们应 随时生起感恩善知识之心,生起无法报恩于万一之惭愧心;以 有惭有愧之白净法,增长自身之信根与信力,以知恩感恩之心 消除增上慢之恶业烦恼,期能于异生性障未消除之前,借由修 持白净法之功德力,增益于佛菩提道之进分并对治退分。

今以《正觉电子报》初刊之因缘,于此与诸位同行善知识共勉之。阿弥陀佛!

《华严经》:

【得菩提难,近善知识难, 遇善知识难。得菩萨诸根 难,净菩萨诸根难,值同 行善知识难,如理观察难, 依教修行难。】

~ 依师奉教踏实修行 ~



#### 的事持及理持 冷无烟

有净堂师兄对《千手千眼观世音菩萨广大 圆满无碍大悲心陀罗尼经》有诸误解,只见事 持而未见理持,为免误解,弟提供浅见,敬请 参酌参酌。

佛经所说一向理事圆融,不偏不废,圆满 具足。然有藏密喇嘛教全执事而废理,以恶知 见而误导学人,故 平实居士要分疏事持与理持 之不同,甚至强调理持而轻事持者,为欲对治 藏密喇嘛教"执事而废理"之失,非不知理事 圆融、不偏不废之理也。

《大悲咒》灵感万千,得其利益者遍一切众生,然于感应利益之余,莫忘观世音菩萨以此与众生方便结缘,方便导引众生入于佛门,甚至助令证果之苦心。若欲真识观世音菩萨之苦心者,不应执事而废理,不应只信经中事持之语而执为全义,应全经皆信,无有偏废,方是真信受者。

《千手千眼观世音菩萨广大圆满无碍大悲心陀罗尼经》:【尔

时大梵天王从座而起,整理衣服,合掌恭敬白观世音菩萨言: "善哉大士! 我从昔来经无量佛会,闻种种法、种种陀罗尼,未曾闻说如此无碍大悲心大陀罗尼神妙章句,唯愿大士为我说此陀罗尼形貌状相,我等大众愿乐欲闻。"观世音菩萨告梵王言: "汝为方便利益一切众生故,作如是问。汝今善听! 吾为汝等略说少耳。"观世音菩萨言: "大慈悲心是,平等心是,无为心是,无染著心是,空观心是,恭敬心是,卑下心是,无杂乱心、无见取心是,无上菩提心是; 当知如是等心,即是陀罗尼相貌,汝当依此而修行之。" 大梵王言: "我等大众今始识此陀罗尼相貌,从今受持不敢忘失。"】

以上所谓"如是等心",包括平等心、无为心、无染著心、空观心、恭敬心、卑下心等,俱为"陀罗尼相貌",显真心之体性,即是大悲咒所说第一义谛心"理持"的部分;持大悲咒者"当依此而修行之"。不能如净堂师兄所以为:只要事持即能成就;若这样来解读,于全经不能全部受持,必如经文所说:"生少疑心者,必不果遂也。"

又净堂师兄以为: 持此大悲咒,则"四沙门果不求自得"; 竟不见前一句所说之条件: 如法而住。经文谓:【若声闻人闻 此陀罗尼,一经耳者,修行书写此陀罗尼者,以质直心如法 而住者,四沙门果不求自得。】此"如法而住"即是理持,乃 是指对前述所言诸心有正知正见而言,则虽无慢而自尚无德无 能证果者,观世音菩萨必巧设因缘令遇善知识而证果也。若但 重持咒而偏废理持,与"如法而住"之条件已不相当;何况毁 谤、抵制理持者,如何能冀望四沙门果?所以净堂师兄不应偏 执事持而忘观世音菩萨所教诲之理持也。 再者,净堂师兄以观世音菩萨之自证过程所说"我于是时始住初地,一闻此咒故超第八地",便以为一切人"一闻此咒故超第八地",而不见经文后说"其利根有慧观方便者,十地果位克获不难",表示"利根有慧观方便者"乃能有如是功德受用也。请问净堂师兄:若有人日日持此大悲咒而未登地、未超第八地者,岂是此大悲咒不灵感耶?有谁敢自称为"利根有慧观方便者",而自望"一闻此咒故超第八地"?

净堂师兄以为:"试问观世音菩萨从初地直超第八地境界时,那里有修过像萧平实先生所说的诸种法门(百法、千法及万法明门)?"请问净堂师兄:观世音菩萨之"利根有慧观方便",岂是无因而具"利根"及"慧观方便"?实乃因久修百法明门、千法明门、万法明门……如是等等明门诸法而智慧深利,故能"一闻此咒故超第八地"。犹如有人见古德祖师一言便悟,以为轻易,遂舍正知见及事修,甚至妄谤如理说法者,欲冀悟事。净堂师兄如是所说,请虔心问向观世音菩萨,单只事持大悲咒而不理持大悲咒者,可得观世音菩萨之首肯乎?

今净堂师兄竟不知,其欲破斥平实居士如理分疏事持理持之言,亦即欲破观世音菩萨之言也;所说皆同也。执经中事持,而欲破经中之理持,如是之人岂是有智?于观世音菩萨及《千手千眼观世音菩萨广大圆满无碍大悲心陀罗尼经》岂是净信哉?

望净堂师兄信全经之经文,莫漏一字一句,以保平安! 南无本师 释迦牟尼佛

南无千手千眼 观世音菩萨摩诃萨

注:本文原载于"角虎论坛"。



# 略说有三种识广说有八相

#### 暗夜明灯

《楞伽经详解》第一辑页 2:【楞伽经有三种译本:第一译为《楞伽阿跋多罗宝经》,是刘宋朝代时,从天竺来的求那跋陀罗法师所翻译。第二译本为《入楞伽经》,元魏天竺三藏菩提流支翻译。第三译为《大乘入楞伽经》,唐时大周于阗国三藏实叉难陀所译。】应注意的是,所谓的"刘宋朝代",是指南北朝时期,南朝刘氏所建立的宋王朝;后人为了有别于赵匡胤所建立的宋朝,故称之为刘宋。

|   | 《楞伽阿跋多罗宝经》                         | 《入楞伽经》                              | 《大乘入楞伽经》                    |  |
|---|------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------|--|
| 1 | 大慧! 诸识有三种相,谓<br>转相、业相、真相。          | 大慧! 识有三种;何等三种? 一者转相识,二者业相识,三者智相识。   | 大慧! 诸识有三相,谓转相、业相、真相。        |  |
| 2 | 大慧! 略说有三种识,广说有八相。何等为三?谓真识、现识及分别事识。 | 大慧!有八种识。略说有二种;何等为二?一者了别识,二者分别事识。    | 大慧!识广说有八。略则唯二,谓现识及分别事识。     |  |
| 3 | 大慧!譬如明镜持诸色像,现识处现,亦复如是。             | 大慧!如明镜中见诸色像,<br>大慧!了别识亦如是见种种镜像。     | 大慧!如明镜中现诸色像,<br>现识亦尔。       |  |
| 4 | 大慧!现识及分别事识,<br>此二坏不坏,相展转因。         | 大慧! 了别识、分别事识,<br>彼二种识无差别相,迭共<br>为因。 | 大慧! 现识与分别事识,<br>此二识无异,相互为因。 |  |
| 5 | 大慧!不思议熏及不思议<br>变是现识因。              | 大慧! 了别识不可思议熏<br>变因。                 | 大慧!现识以不思议熏变<br>为因。          |  |
| 6 | 大慧!取种种尘及无始妄<br>想熏,是分别事识因。          | 大慧!分别事识分别取境<br>界因,无始来戏论熏习。          | 分别事识以分别境界及无<br>始戏论习气为因。     |  |

上表所举示的经文,三种译本有些差异,引发一部分人很大的争议。笔者今依明心的证量判断,《楞伽阿跋多罗宝经》将八识略分为三种识,才是完整的开示;《入楞伽经》和《大乘入楞伽经》说识略分为二种,是指七转识略分为二种,不及于智相识(真相识)。从前后文的对照也可以得到证明:一、三种译本均说诸识有三种相:转相、业相、真相,只是《入楞伽经》不译作"真相",而说是"智相识"。此部分与明心者的证量所见相符,谓:第八识(真相识)、第七识(业相识)和前六识(转相识)体性截然不同,分类为三合于正理。

- 二、由上表第 4、5、6 这三句可以看出:《楞伽阿跋多罗宝经》所说的"现识",即是《入楞伽经》所说的"了别识",即是《大乘入楞伽经》所说的"现识";而"分别事识"则三种译本均相同。有人说:"萧平实《楞伽经详解》第 159 页解释分别事识为前六识,如今说『楞伽及余诸经之经文中,皆不曾说阿赖耶识是了别识』,意谓了别识不能说是第八识,那应该就是第七识啰!"正应作此说也,"现识"即是第七识故,从三种译本互相对照来看,这是唯一的解释。
- 三、有人主张: 若将"现识"("了别识")解为第七识,"分别事识"解为前六识,则依《入楞伽经》和《大乘入楞伽经》将识略分为二种的说法,应该只有七个识,不是八个;欲以此证明"现识"即是阿赖耶识,"分别事识"为七转识。但是这种推论有问题!因为如果按照他们的解释,将"现识"("了别识")解为阿赖耶识,"分别事识"解为七转识,以此解释《楞伽阿跋多罗宝经》则成九个识,显然与经文相违,经中已明说有八个

识故。之所以会造成这种种困难,是因为不能如实胜解三种译本的差异所致,对于识到底要略分为二,还是略分为三,似乎不得不有所抉择。笔者今依明心的证量,确认《楞伽阿跋多罗宝经》所说方为完整,《入楞伽经》和《大乘入楞伽经》所说的略分为二则系指七转识而言。

四、表中第 3 句是最难理解的,尚未明心或者悟后没有深入思惟整理的人一定看不懂。《楞伽阿跋多罗宝经》:【大慧!譬如明镜持诸色像,现识处现,亦复如是。】意思是说:"就像明镜上面会显现色像,真识也是一样,会依据外六尘相,而在现识所在的地方现起内六尘相。"这里已提到真识和现识,只是经文中省略了"真识"二字,以致"现识处现"很容易让不具正知见的人误以为:"现识"会像明镜一样"持诸色像"。

解释经典应该贯通全文,不得断章取义。那些主张"现识"是阿赖耶识的人,主要是依据《释摩诃衍论》:【初契经〔指《楞伽阿跋多罗宝经》)中第一真识,直是根本无明所熏本觉真心。第二现识,直是现相阿梨耶识。第三分别事识,直是意识;粗分意识,细分即末那故。】然而此段释论过失极多、极重;把真识与阿梨耶识当作二个识,计算起来必有九个识,明显违背《楞伽阿跋多罗宝经》等诸经正理。而现在却有人故意置此不论,无知于《释摩诃衍论》错解《楞伽阿跋多罗宝经》、《入楞伽经》和《大乘入楞伽经》等诸经,竟欲证成《释摩诃衍论》的谬说。彼等既然信受《释摩诃衍论》,亦信受《楞伽阿跋多罗宝经》,就应针对此论是否违背本经提出说明;若故意以其他译本规避质疑,企图混淆视听,是不诚实的作法。(编案:《释摩诃衍

论》乃是后人假托龙树菩萨之名所伪造,平实导师于《灯影》附录"关于《释摩诃衍论》作者之考证"一文中有详细说明,读者可自行请阅。〕

注:本文原刊于"角虎论坛",为投稿《正觉电子报》而删减三页,并改写部分内容。



明心证真的人应当知道,阿赖耶识是非断非常的体性。 什么叫作非断?阿赖耶识的本体永不断灭, 祂不从因缘而 生, 本来就存在, 未来也不会断灭。

什么叫作非常?这是指祂所蕴藏的种子不断地变异,一方面不断地流注而形成世间和出世间一切法,一方面又不断地受熏持种,作为未来际圆成一切法的依据。

-正犀-



# 般若信箱



- ⊠1.建议购买摄影机,记录萧老师、亲教师等菩萨之菩萨行。
  - 答:目前平实导师周二讲经说法的内容,均制成 DVD 在台北以外各地讲堂播放,以节省各地学员往返听法的时间,也免舟车劳顿之苦。正觉教团电视弘法节目则由多位亲教师揭示佛法真实义理,欢迎收看,同沾法益,共结殊胜法缘。
- 図2.闻萧老师说大陆同修生活困顿,每餐以馒头果酱果腹; 其实营养健康的饮食所费并不多,建议由本会中西医师、 营养师为大陆同修开营养食谱,并在网站公开,令全体 会员与大众同沾益处。〔编案: 这是2003年所提的建议。〕
  - 答:这个建议很好,若有医药和营养专长的学员愿意发心,请将资料交给编译组汇整,公布于网站。
- 図3.我正在修学无相念佛和拜佛。所说的忆念成片是怎么回事?是必然现象吗?如果能做到成片时,是否就可以参禅了?还是一定要从拜一尊佛到多尊佛以后,才可开始参禅?还有,我早上要上班,时间很赶,有时间就多拜,没有时间就不拜了;在下班后再找时间拜佛一小时,这样可以吗?平时为了不丢掉忆念佛的念,尽量想着此一念,人变得不爱说话,总是若有所思似的。这样正常吗?

答: 拜佛的时间可以依照个人的状况作调整。早上如果赶

着上班,可以减少拜佛的时间,但仍然不宜少于十分钟,全天的忆佛功夫才容易保持;晚上有时间就可以拜久一些。功夫是经由正确的方法,长时间慢慢累积下来的,所以最好每天都能拜佛,不要轻易中断。至于是否拜多尊佛,宜请教您的亲教师。

忆佛的功夫一旦纯熟而成片,即使没有刻意持守也不会丢失,甚至梦中也能继续忆佛不断。如是成就忆佛功夫之后,便可以转为看话头;通常在看话头半年以上,就有参禅的定力了。

说话容易导致散乱而忘失忆佛正念,闲聊更往往涉及 是非、造作口业而不自知,所以修行人不爱多说话再 正常不过,于道业有益故。

四4.建议同修会多运用科技产品与现代化的管理技术。

答: 同修会的事务繁琐,全靠执事义工利用业余的时间 处理,非必要的事务总是能省则省,必要的事务则是 随顺因缘去做,不刻意、不勉强,引进科技产品与现 代化管理技术亦然。古人说"丛林以无事为兴盛", 凡我同修当以道业为重,与修行没有直接关系的事不 必太过在意;若能明心,便知对清净本心来说,无一 法可得,既没有同修会,也没有兴盛、衰败可说。反 过来说,若所教授之法不能使人断结与明心,即使运 用最先进的产品和技术来提升效率,仍然是空花水月, 无益于自他。

≥5.有一位师兄的见道报告说:"明心的人是从阿赖耶识的相

用,而推知祂的体性。"又说"直到完全确认无疑为止"。请问这种推知是不是就是参禅?如果采用这个办法,是否先要找到或者推知到末那识,进而推知阿赖耶识?这种方法显然与参"念佛者是谁"的思路和方法不同,两种方法是否都可试一试?如前者推知到阿赖耶识,是慧解吗?是否明心也可以慧解,而见性才真正须要功夫?因为就算告诉你什么是佛性,没有功夫仍然用肉眼看不见?

答: 您所述的见道报告,系指证到阿赖耶识的相用之后, 再去推知祂的某些体性,这已经是破参后的思惟整理, 并不涉及参禅的方法。

有的人是先找到末那识,之后才证阿赖耶识;有的人则是先证阿赖耶识,后来才找到末那识;并没有一定。

慧解很强的人,往往还没有基本的定力功夫,也没有 经过实参,就找到了阿赖耶识,但这种情形不值得羡 慕,因为功德受用很小,难以如实转依而容易退转。 因此,行者应须修习基本定力,要有未到地定,并且 确实观行断除我见,再来参究第一义。

见性与明心不同,没有相当的定力是不能成办的,这 在《大般涅槃经》中说得很清楚,也可以从正觉同修 会见性者的见道报告当中得到证实。

⋈6.请问电子报将设什么栏目?能否开设不同需求层次读者的栏目?

答:早期电子报规划的有"师长开示"、"学法心得"、"法义辨正"、"般若信箱"和"布告栏"等版面,目前则

有数篇连载专栏、电视弘法文字稿、布告栏及不定期 的般若信箱等。其他栏目只要读者有需要,而编译部 又有能力,以后都可以考虑加进来。这不是商业性的 电子报,在美工、编辑方面还有许多改善的空间,希 望同修会的学员中,有这方面专长者也能加入义工的 行列,让《正觉电子报》办得更好。《正觉电子报》在 美工、编辑方面或许不尽如人意,但内容保证符合佛 法宗旨,因为《正觉电子报》有多位胜义菩萨僧参与 撰稿和审稿,这是最最稀有、难得之处。

- ⋈7.我拿一张书有佛号之小张纸,看着它,然后手盖着,回忆它。在我体会出了忆佛之念的头两天,忆佛之念还比较清晰。但是从第三天开始,忆佛之念就变得不清晰了,不知是何因?如何转模糊为清晰?
  - 答:单从您的叙述中无法判断实际的状况,但是修定的过程中,定力进进退退是难免的事,只要重新用功就可以回复,不必太过介意。另外,如果您所谓的"模糊"是指"若有似无",则是正常的现象。因为吾人刚开始练习忆佛时,意念多半放得很重,忆佛念往往抓得很紧,以便确定忆佛的念没有丢失,但这样很累人,所以不容易持久;随着忆佛工夫的慢慢纯熟,忆佛念就会越来越轻细,乃至会轻到好像没有在忆佛,可是又没有丢失忆佛的念,所以说是"若有似无"——忆佛的念虽然很淡,却能确实知道它在。
- ⋈8.我在导师的著作《无相念佛》第90页看到"内摄外缘均等" 这个名词。其意义是否是指:从现在开始,在行住坐卧中

- 就要分一半心在外?或者在无相念佛成就后,在做事时,在忆佛的同时,也要注意外在做事?
- 答:您若才刚开始修学忆佛,不必理会"内摄外缘均等", 此时最重要的是确保忆佛的念不会丢失,以忆佛念在 为主;当您忆佛工夫成就时,方能懂得何谓"内摄外 缘均等"。
- №9.在《念佛三昧修学次第》这本书的第154页第12行,说在 拜佛练习时不可穿短裙短裤。可我们内地现在天气炎热,我 都是仅穿一条短裤练习拜佛的,请教这有没有关系?是否一 定要穿长裤衣服?
  - 答:如果是在没有佛像的地方拜佛,只要衣着宽松即可, 不一定要穿长裤,但心意仍然必须庄严肃穆;若是团 体共修,或是在寺庙、佛堂等处拜佛,即应注意穿著, 善护律仪故,亦免引人非议。
- ☑10.在我们内地的一个寺院出的一本《无相念佛》的书中,我看到:每天早晚拜佛练习之前要上香。请教是否一定要上香?如要上香,还烦请老师讲一讲上香的姿势?
  - 答: 拜佛前上香有奉请和供养佛菩萨的意义,除非状况不 允许,最好还是上香。上香最重要的是心意恭敬,姿 势可以待有因缘时再学。
- №11.拜读《明心与初地》,对于萧老师的见地以及文学涵养十分 佩服,但觉得部分细节叙述得不是很完整,例如:何谓轮宝?何谓庄严报身?如果以天眼观之,是否与未证者不同?佛经上菩萨摩诃萨都有名号,那么入初地菩萨是否也有名

号? 佛菩萨或阿罗汉都有光环,那么入初地菩萨是否也有光环? 种种细节,敬请明示。

答:《明心与初地》是为会中已经明心而想要进修入初地的 人所说的法;因为在《成唯识论》课程中已有极详细的 解说,所以此书中只作补充的提示,因此较为简略。

关于轮宝,请见《菩萨璎珞经》等所载;轮宝的有无,与异熟果有关,菩萨如果生于天界,就自然会报得轮宝,如果不生于天界又无意生身者则无轮宝。人间之菩萨得要修到三地满心,甚至有的菩萨须要到五地满心时才会发起意生身,如《楞伽经》所说,要到那时才有轮宝;如果往生天界,即使是十信、十住等菩萨也都会因为异熟果的缘故而有不同的轮宝。

庄严报身请详阅《佛地经》等所说,此处限于篇幅,不便细说,亦非因地菩萨所能知故,不便说之。

各菩萨都有名号,人间的菩萨法名,通于天界、鬼神界等;如人以平实居士一名,或以正元居士一名,询于道教之正神、民间信仰之鬼神,或请示于世尊、观世音菩萨者,皆得通用,不致误会为他人。各人所用名号,因胎昧故世世不同,到后来发起意生身以后,就会固定不变,直到最后身菩萨为止。成佛时或以同样名号,或因愿力而以原来本师佛之名号为其佛号,并不一定沿用原来菩萨位时的名号。

一切人都有身光,光环的颜色大小不一;心性狭劣者光环小,心性广大者光环大;心性污浊阴沈者,光环

为绿、黑、蓝色,心性大瞋者为红色等,各有不同;有禅定者为白光,其光环的强弱大小则与禅定证量有关;证悟者之身光为金黄色光芒;已悟而且有禅定境界者,为金黄色光中夹杂白光;有种智者,其金黄色光芒中还夹杂种种微妙之杂色光芒。但是这些光芒都须有天眼才能见到,无天眼者就要在某些特定状况中才能见到,不是时时可见;而微细殊胜的妙光,也须有较高的天眼才能看得到。

- №12.以前我是学真佛宗,经过真佛宗上师超度的亡者,往往烧出舍利子,许多师兄弟认为这是真佛密法可以度众的证据。我曾向正觉的师兄提问过,他们总是说:"我们不修这种法。"言下之意,好像不肯定也不否定?到底舍利子在佛法上有何意义?超度法有应验,是否表示行者已有佛法上的证量?
  - 答: 同修会并不是以超度亡者之法为主修,为了避免不当 或错误的评论,故多数师兄保持缄默,不肯定也不否 定,以免误犯谤法的过失。

舍利子是梵文音译,天竺原指尸骨之意,后来亦将修 行者遗体火化后所结成的珠状或块状物称为舍利子。 由于已降伏或断除烦恼者,死后火化时,其尸骨有一 部份会化成晶莹美观之颗粒状物,异于常人,所以有 人亦将已伏断烦恼者,其尸骨火化后之舍利子,作为 圣物而收存纪念之。所以说舍利子通常只是伏断烦恼 者死后之表显物,并非真实佛法,也不表示亡者一定 有佛法上的证量。尚未见道的凡夫,只要他世间五欲

的烦恼很少,有时也能烧出舍利子,不一定要断我见 以上的圣者才能烧出舍利子: 例如有的人五欲烦恼很 少, 虽然没有学佛, 死后也烧出了舍利子, 外道修行 者如果对世间的五欲贪著减少了, 甚至降伏欲界爱而 发起初禅了, 虽然还没有断我见, 还不是佛法中的圣 者, 死后也能烧出舍利子: 乃至有些八哥鸟类, 被教 导念佛数年以后, 死后也烧出了舍利子。所以舍利子 的生成,是因为世间五欲的烦恼少了以后,死后便会 烧出来,与佛法的修证不一定有关。然而佛菩萨的舍 利子则是甚难可得最上福田, 这是由于佛菩萨久劫重 修戒定慧的缘故,功德迥异于一般修行人。譬如释迦 牟尼佛入灭后,特意将尸身化为碎身舍利,就是欲使 多数人都可以分得佛舍利,以为纪念和供养,借以培 植众生的善根福德: 佛陀有时为度有缘之众生, 甚至 会"无中生有"——忽然出生舍利子,为使学人生起 信心, 讲而修学佛法乃至精进行道故; 但这不是舍利 子本身的功德, 而是佛的威神力所变现。再者, 佛最 重视的舍利其实是法舍利,也就是三乘菩提正法:所 以佛弟子应该以护持佛的法舍利, 作为护持佛教的最 重要内容,以期正法久住、人天安乐。



布告栏

、除了本布告栏第四项所列共修处外,本会于台湾、美国 与香港外,别无其他分会或道场:若有其他道场或共修 处以本会名义或法门,招收学员上课共修者,皆非本会 授权,亦皆与本会无关,敬请所有佛子们注意明辨;若 无法确定, 可以在本会上课时间来电询问, 或者写信至 台北讲堂查询。另外,本会 平实导师至今未授权任何 人在会内、会外为人勘验或印证, 所有同修都只在本会 举办的禅三精进共修期中, 才会由 平实导师加以勘验 或印证。近年有人在会中明心以后,违背 世尊"应善 观察根器及因缘,不为少福众生妄说如来藏妙法"的 告诫,私自在会外为诸福德因缘未熟者给予引导及印 证,成就了亏损如来的大恶业;并且他们所印证的内容 亦多分或少分产生了偏差,导致被印证后前来本会听经 时仍然有许多深妙法义听不懂的现象; 又无悟后指导进 修的能力, 亦不具有摄受学人的能力, 或与被引导印证 的学人公然吵架, 或产生严重争执及财务纠纷, 难免导 致学人退转乃至谤法,是害人害己而且公然违背 世尊 告诫,严重违犯了法毘奈耶(法戒),铸成亏损法事的 大恶业,是为亏损如来。如是等人已经提报亲教师会议 讨论后一致议决: 应予开除增上班学籍, 在尚未公开忏 悔灭罪以前,不许继续参加本会增上班课程及布萨,并 应予公布之。除不许他们再参加本会的课程及布萨(诵 戒)以外,今已依照亲教师会议的决议,公布于本会各 共修处,荐请会员、同修们鉴明。

自从本会发布上述公告以后,另有一贯道之点传师数 人, 冒称为本会上述文字所说之离会者, 或冒称为 平 实导师早期所度弟子,皆伪称已被 平实导师印证为 悟,亦自称所弘扬之法义是本会的正法。近来又发现原 一贯道出身之人, 谎称为 平实导师好友, 已被 平实导 师印证……等, 其实素未谋面: 此人今在大陆广泄表相 密意,亦自称已得如梦观而入地,宣称是已入圣位的某 地圣人,成就大妄语业……等;但经本会搜集其书本或 光盘所说内容加以检查之后,发觉其所"悟"及其所说 表相密意都落入五阴之中,并非真悟:其余佛法知见亦 极荒唐, 毁谤净土……等言语极多, 都属于凡夫知见而 未悟言悟,并高抬果证而成为大妄语人。此类人自称证 悟佛法乃至宣称入地以后, 仍然归依尚未断我见、尚未 明心的声闻僧,或者仍旧归依一贯道的老母娘——丝毫 不知声闻僧及老母娘都未断我见亦未明心, 显然他们尚 无慧眼——确实尚未明心——故无智慧检验凡夫声闻僧 及老母娘未断我见亦未明心之事实,概属附佛法外道。 如是之人又于"弘法"过程中,公然支持落入我见而被 平实导师评论之错悟诸师, 显见其慧眼未开, 无有智慧 分辨当代大师之悟抑未悟,即是《楞伽经》中 世尊所说 仍存疑 见未断之人, 故以号称入地之证量而继续支持抵 制如来藏正法之错悟大师; 由此行为亦间接证实其未悟

言悟之事实,此事亦应知照本会会员、同修们鉴明。 (编案:本会一向秉承公开化、透明化的原则,始从初成立以来,至今不曾对会内、会外佛教界隐讳内部糗事,常写在书中,或在讲经时明白举示出来作为实例而说明经义,作为会员学"法"时应该注意修学的"次法",完全遵守世尊"趣『法、次法』"的教诫。今对此事,一仍旧惯,秉承同一原则而对外公布之,以免有人误会而受害。)

- 二、《正觉电子报》已更换发报系统,欲订阅的读者请前往https://www.enlighten.org.tw/epaper 订阅。若有关于本报的问题、建议或投稿,请寄至以下的信箱:电子报投稿及般若信箱提问请寄:awareness@enlighten.org.tw其他电子报等事务请寄:service@enlighten.org.tw通讯归依查询请寄:endeavor@enlighten.org.tw
- 三、《正觉电子报》平面刊物免费赠阅,欢迎索取。台湾地区读者,不便亲至正觉讲堂索取平面版者,亦可免费订阅(免附回邮),本会将按期寄赠。本报为了增进读者于阅读时的方便性及舒适性,并且让版面更加美观,已增加 PDF 文件格式之网络版版本,PDF 档案版面样式与平面版(纸本)电子报相同,敬请读者链结"佛教正觉同修会全球信息网"https://www.enlighten.org.tw/zh-CN/,或"正智书香园地"网站 https://books.enlighten.org.tw/zh-cn/下载各期之《正觉电子报》阅读,并请继续支持与爱护本刊。

四、本会各地讲堂于每年四月及十月中旬同步开设禅净新

班,共修期间:二年六个月(**费用全免**),欢迎参加共修。各禅净新班开课三个月内仍可报名。

本会禅净班,系以"无相念佛及无相拜佛方式修习动中 定力,实证一心不乱功夫"。并传授真正的参禅看话头 功夫、解脱道正理、第一义谛佛法以及参禅知见。

各地讲堂地址、电话(共修时间方有人接听)、共修时间:

**台北讲堂**:台北市承德路三段 277 号 9 楼等——捷运淡水线圆山站旁(二号出口)。电话:总机:02-25957295 (分机:九楼 10、11、12、13;十楼 15、16;五楼 18、19;二楼 20、21;B1楼 22、23;B2楼 24,25),传真:02-25954493。平常共修时间:周一、三、四、五晚上19:00~21:00,周二晚上18:50~20:50,周六上午9:30~11:30、下午14:00~17:00,单周六晚上17:50~20:50、双周六晚上17:30~20:30。

**新竹讲堂**:新竹市东光路 55 号 2 楼,电话:03-5724297,共修时间:周一、三、四、五晚上 19:00~21:00,周二晚上 18:50~20:50,周六上午 9:00~11:00,周六晚上 17:30~20:30。

**台中讲堂**: 台中市南屯区五权西路二段 666 号 13 楼之 4、4 楼、4 楼之 1、4 楼之 2, 电话: 04-23816090, 共修时间: 周一、三、四、五晚上 19:00~21:00, 周二晚上

18:50~20:50,周六上午 9:00~11:00,单周六晚上 17:50~20:50、双周六晚上 17:30~20:30。

**嘉 义 讲 堂**: 嘉义市友爱路 288 号 8 楼之 1、8 楼之 2,电话: 05-2318228,共修时间: 周一、三、四、五晚上 19:00~21:00,周六上午 9:00~11:00,周六晚上 17:30~ 20:30。。周二晚上讲经时间: 自 2014/10/28 起每周二晚上 18:50~20:50 播放台北讲堂所录制的讲经 DVD。

**台南讲堂**: 台南市西门路四段 15 号 4 楼、3 楼,电话: 06-2820541,共修时间:周一、三、四、五晚上19:00~21:00,周二晚上18:50~20:50,周六上午9:00~11:00,周六下午14:00~16:00,周六晚上17:30~20:30。

**高雄讲堂**: 高雄市中正三路 45 号 5 楼、4 楼、3 楼,电话: 07-2234248,共修时间: 周一、三、四、五晚上 19:00~21:00,周二晚上 18:50~20:50,周六上午 9:00~11:00,单周六下午 13:30~19:30、双周六下午 16:30~19:30。

#### 香港讲堂: ☆已于2021年迁移新址☆

香港新界葵涌打砖坪街 93 号 维京科技商业中心 A 座 18 楼 电话: (852)23262231

18/F, Tower A, Viking Technology & Business Centre, 93 Ta Chuen Ping Street, Kwai Chung, N.T., Hong Kong.Tel: (852)23262231

美国洛杉矶共修处:原于洛杉矶市东方约 16 英里

(20 公里) 处华人聚集圣盖柏谷 (San Gabriel Valley) 之工业市,已迁往新地址: 825 S. Lemon Ave, Diamond Bar, CA 91789, USA。电话: 909-595-5222 & (626) 454-0607。

报名表可向本会函索,或于本会官方网站下载:

http://www.enlighten.org.tw/

填妥报名表后,请邮寄本会教学部;或于各讲堂新开设的禅净班上课时间,迳至现场报名。

五、全台每周二晚上 平实导师宣讲大乘胜妙经典,时间是 18:50~20:50; 欢迎已发成佛大愿的菩萨种性学人,携 眷共同参与此殊胜法会,闻熏胜妙的无上大法。

本课程不限听讲资格,本会学员凭上课证进入台北第一至第四讲堂以及第六讲堂听讲,会外学人请以身分证件换证进入听讲(此为配合大楼管理处安全管理规定之要求,敬请谅解。台北以外所有讲堂无此要求)。台北第五讲堂在地下一楼,为开放式讲堂,自 2014/10/07 开始,每周二晚上不必任何证件即可随意进入听经,欢迎会外学人从大楼侧面阶梯直接进入,详细说明公告于正觉官方网站。目前各楼层讲堂都已经满座且略显拥挤,故于2017/9/12 开始(每逢周二晚上)开放第六讲堂(地下二楼)座位宽敞舒适,并开放地下二楼书局方便学人购书,敬请学人多加利用。其余各地讲堂每周二晚上,皆有台北讲堂所录制讲经之 DVD 播放,都不必出示身分证件,欢迎学人前来听讲同沾法益。平实导师宣讲微妙甚深无上法,深入演示"此经"的殊胜义理,机会难得不可错

失。各讲堂座位有限,敬请提早入座以免向隅!

- 六、佛法的修证乃是实事求是,为求真理而阐明佛旨,平实导师领导本会诸多证悟菩萨,不断地阐扬 释迦佛于经中开示之法界实相心——第八识如来藏——妙义,借以导正被古今大师错解之法义,亦使受诸邪见误导之众生回归正道,并绍继、振兴衰微之佛法血脉; 经十多年来的努力,到目前为止已出版一百多册书籍,对诸大师广作法义辨正,借此辨正法义之方法快速提升佛子修学三乘菩提应有的正知见。
- 七、大陆及海外地区读者, 欲函索本会赠阅书籍者, 须自行 支付回邮资费, 其数额及支付之方法, 请先与本会确 定, 来信请寄:

#### 佛教正觉同修会

10367 台北市承德路三段 277 号 9 楼 Taipei Taiwan

八、本会道场弘扬如来正法,举凡于各地讲堂开班授课、发行结缘书、印刷邮寄费用、各共修处一般水电费······等项目,虽花费极巨,但可利益极多学佛人;凡有利于大众法身慧命增长之处,菩萨皆勠力行之。佛说"诸施之中,法施为上",经中佛说此法施之行亦是护持正法,欢迎佛子四众护持,广植此一法施无上福田。本会之邮政划拨账号为19072343,户名为"社团法人台北市佛教正觉同修会";银行账号为046001900174台湾银行民权分行,因护持项目甚多,为求收据开立作业进行顺利而免延宕,划拨时请统一注明"护持道场"。



#### 正觉电子报

发 行: 台 北 市 佛 教 正 觉 同 修 会 编 辑: 台北市佛教正觉同修会编译部

地址: 10367 台北市承德路三段 277 号 9 楼

佛教正觉同修会: http://www.enlighten.org.tw

书香园地: http://books.enlighten.org.tw

成佛之道: http://www.a202.idv.tw

订阅: https://www.enlighten.org.tw/epaper 电子信箱: awareness@enlighten.org.tw

电话: 台北讲堂(02)2595-7295 (总机)

桃园讲堂(03)374-9363

新竹讲堂(03)572-4297

台中讲堂(04)2381-6090

嘉义讲堂(05) 231-8228

台南讲堂(06)282-0541

高雄讲堂(07) 223-4248

香港讲堂(852) 2326-2231

美国洛杉矶共修处

(909)595-5222 &(626)454-0607

银行: 台湾银行 民权分行

账号: 046001900174

户名: 社团法人台北市佛教正觉同修会

邮政划拨账号: 19072343

户名: 社团法人台北市佛教正觉同修会项目注明: 护持道场

② 免费赠阅,有著作权,非经本会或作者同意,不得转载或刊印

2003 年 7 月初版 2021 年 3 月网络电子版改版

能 正 觉 菩 佛 为 解 目 深 中 提 前 菩 基 脱 , 电 道 领 提 础 道 的 λ 子 道 甚 极 佛 的 , 深 报 为 正觉 则 让 教 进 四 佛 系 法 亦 稀 界 个 义 复 有 教 同 以 步 果 , 断 如 难 的 修 明 位 , 自 是 得 法 슾 解 除 心 : 义 胜 佛 为 思 须 度 , 0 与 义 度 阐 法 基 惑 陀 菩 他述 道 的 础 洹 0 佛 次 萨 情 , , 法 终 第 僧 形 由 斯 能 正 清 才 非 於 陀 义与 员 楚 常 褔 含 , 介绍 的 普 慧 满 究 修 呈 遍 的 阿 竟 证 现 佛 员 那 , 的 经 在 法 平 满 含 二主要 佛 验 世 实 和 , 果 人 류 最 阿 , 普 面 师 後 罗 道 愿 前 以 证 汉 有 : 道 得 , , 解 究 缘 在 种 系 的 当 脱 竟 智 以 读 道 佛 今 的 断 与 者 佛 果 证 我 均 佛

教

0

见



